
ตลาดหลมเกา ตำบลหลมเกา อำเภอหลมเกา
รายงานการศึกษาพื้นที่ยานชุมชนเกา

เพื่อเตรียมการประกาศเขตอนุรักษ จังหวัดเพชรบูรณ
โดย หนวยอนุรักษสิ่งแวดลอมธรรมชาติและศิลปกรรมทองถิ่นจังหวัดเพชรบูรณ



คำนำ 
 

  หล่มเก่า เป็นอำเภอท่ีมีเหตุการณ์สำคัญทางด้านประวัติศาสตร์มากมาย ดังหลักฐานที่พบในพ้ืนที่ไม่ว่า
จะเป็นโบราณวัตถุ ศิลปะหัตกรรม ประเพณี ตำนาน ความเชื่อ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ วิถีชีวิต อาหารการกิน เครื่องมือ
เครื่องใช้ในชีวิตประจำวัน ฯลฯ หน่วยอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมธรรมชาติและศิลปกรรมท้องถิ่น จังหวัดเพชรบูรณ์ 
ในความดูแลของสำนักศิลปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์ จึงจัดทำโครงการประกาศ  
ย่านชุมชนเก่า อำเภอหล่มเก่า เป็นมรดกจังหวัด 
  ซึ ่งทางหน่วยอนุรักษ์ฯ จังหวัดเพชรบูรณ์ ได้ลงพื ้นที ่จัดเก็บข้อมูลทางด้านศิลปวัฒนธรรมและ 
ภูมิปัญญาท้องถิ่น และได้เล็งเห็นพื้นที่ชุมชนตลาดหล่มเก่า ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 
เข้าเกณฑ์การพิจารณาผลักดันให้เป็นย่านชุมชนเก่า ในเกณฑ์หัวข้อ ชุมชนตลาด/การค้า เนื่องจากชุมชนตลาด
หล่มเก่าเป็นพื้นที่ที่มีกิจกรรมด้านการค้าเป็นหลัก มีลักษณะความเป็นย่านตลาดของเมือง และมีพื้นที่ที่เป็น
ตลาดสด มีสถาปัตยกรรมเรือนแถวที่ยังคงหลงเหลืออยู่เป็นจำนวนมาก 
  ทั้งนี้หน่วยอนุรักษ์ฯ จังหวัดเพชรบูรณ์ หวังเป็นอย่างยิ่งว่าเอกสารเล่มนี้จะเป็นประโยชน์กับผู้ที่สนใจ
ทั้งหลายเพื่อนำไปใช้ศึกษาค้นคว้าหาความรู้ต่อไป 
 
 
 

หน่วยอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมธรรมชาติและศิลปกรรมท้องถิ่น จังหวัดเพชรบูรณ์ 
สำนักศิลปะและวัฒนธรรม  มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์ 

กุมภาพันธ์  ๒๕๖๔ 



[ก] 

สารบัญ 

เร่ือง                  หน้า 

สารบัญ            ก 

บทนำ            ๑ 

 ความเป็นมา          ๑ 

 สภาพทั่วไปของอำเภอหล่มเก่า        ๑ 

 ที่ตั้งและอาณาเขต         ๒ 

 สภาพภูมิศาสตร์          ๒ 

ประวัติศาสตร์ชุมชนหล่มเก่า         ๓ 

 ความรู้เบื้องต้นกับอาณาจักรล้านช้าง       ๓ 

 ความเป็นมาของประวัติศาสตร์ชุมชนหล่มเก่า      ๓ 

 การปกครองท้องถิ่น         ๗ 

 พัฒนาการในย่านชุมชนเก่า        ๗ 

โบราณสถาน          ๑๐ 

 วัดตาล          ๑๐ 

 วัดทุ่งธงไชย         ๑๔ 

 วัดม่วงชุม         ๑๕ 

 วัดศรีมงคล         ๑๖ 

 วัดศรีสุมังค์         ๑๗ 

 วัดสระเกศ         ๑๘ 

 วัดวังเวิน         ๒๐ 

สถาปัตยกรรมพื้นถิ่นตลาดห้องแถวขายของ       ๒๒ 

ประเพณี           ๒๘ 

 เดือนอ้าย บุญเข้ากรรม        ๒๘ 

 เดือนยี่ บุญคูนลาน (บางท้องถิ่นเรียก “บุญกองข้าว”)    ๒๘ 

 เดือนสาม บุญข้าวจี่        ๒๘ 

 เดือนสี่ บุญพระเวส        ๒๘ 

 เดือนห้า บุญสงกรานต์        ๒๙ 

 



[ข] 

สารบัญ (ต่อ) 

เร่ือง                  หน้า 

  เดือนหก บุญบั้งไฟ        ๒๙ 

  เดือนเจ็ด บุญซำฮะ        ๒๙ 

  เดือนแปด บุญเข้าพรรษา       ๒๙ 

  เดือนเก้า บุญห่อข้าวประดับดิน       ๒๙ 

  เดือนสิบ บุญข้าวสาก หรือสลาก       ๒๙ 

  เดือนสิบเอ็ด บุญออกพรรษา       ๒๙ 

  เดือนสิบสอง บุญกฐิน        ๒๙ 

  สรงน้ำพระธาตุวัดวังเวิน ประเพณี (เดือนห้า บุญสงกรานต์)    ๓๐ 

  แห่กัณฑ์หลอน         ๓๔ 

  ประเพณีขนมเส้นหล่มเก่า       ๓๗ 

  ประเพณีแข่งเรือยาว         ๓๗ 

พิธีกรรม           ๔๐ 

  พิธีแขวงทุง         ๔๐ 

  พิธีปัว          ๔๔ 

  พิธีกินดองเจ้า บ้านวัดทุ่งธงไชย       ๕๗ 

  พิธีเลี้ยงปีเจ้าพ่อ        ๖๖ 

ความเชื่อ ความศรัทธา         ๗๘ 

  ความเชื่อเรื่องผี         ๗๘ 

นิทาน ตำนาน เรื่องเล่า         ๘๑ 

  นิทานพื้นบ้าน : เรื่อง ไอ้ตาบอดกับไอ้ติดอ่าง     ๘๑ 

    : เรื่อง กำพร้าบักส่าน      ๘๑ 

  ตำนาน : เรื่อง บ่อน้ำศักดิ์สิทธิ์      ๘๓ 

  เรื่องเล่า : เรื่องเล่า วัดตาล      ๘๔ 

    : เรื่องเล่า หลวงพ่อใหญ่      ๘๕ 

    : เรื่องเล่า พระพุทธรูปสาวกหลวงพ่อใหญ่    ๘๗ 

 

 



[ค] 

สารบัญ (ต่อ) 

เร่ือง                  หน้า  

ภาษาไทหล่ม          ๘๘ 

  ตัวอย่างคำศัทพ์ภาษาไทหล่ม       ๘๘ 

  ผญา                  ๑๐๓ 

  ประเภทของผญา                ๑๐๓ 

  ความสำคัญของผญาที่มีต่อสังคมไทหล่ม              ๑๐๗ 

“สวดคฤหัสถ์” จำอวดสวดศพ                ๑๑๑ 

บุคคลสำคัญ ชุมชนหล่มเก่า                ๑๑๓ 

 ขุนหล่ม  เรืองศักดิ์                ๑๑๓ 

 พระครูพัชรกิตติญาณ                ๑๑๕ 

 นายจำเนียร  บุญสิงห์                ๑๑๗ 

หมอพื้นบ้าน พืชสมุนไพร                ๑๑๙ 

  หมอเป่าพ้ืนบ้าน                ๑๑๙ 

  พืชสมุนไพรพื้นบ้าน                ๑๒๔ 

คำผูกแขน คำควดข้าว                 ๑๒๙ 

  คำผูกแขน                 ๑๒๙ 

  การควดข้าว                 ๑๓๓ 

อาหารพื้นถิ่น                  ๑๓๕ 

 อาหารคาว                  ๑๓๕ 

 อาหารหวาน                 ๑๔๑ 

ผ้าทอและการแต่งกาย ชาวหล่มเก่า               ๑๔๒ 

 ความเป็นมา                 ๑๔๒ 

 ขั้นตอนการทอผ้า                 ๑๔๔ 

 “ผ้าทอ” กับความเชื่อ พิธีกรรม               ๑๕๒ 

 ลักษณะของลวดลาย “ซิ่นหมี่คั่น” ไทหล่ม              ๑๕๔ 

 ลักษณะการแต่งกายของผู้ชายชาวไทหล่ม              ๑๖๒ 

 ลักษณะการแต่งการของผู้หญิงชาวไทหล่ม              ๑๖๒ 

 



[ง] 

สารบัญ (ต่อ) 

เร่ือง                  หน้า 

งานหัตถกรรม                  ๑๖๓ 

 บายศรี                  ๑๖๓ 

 ขันหมากเบ็ง                 ๑๖๗ 

 ขันกระหย่อง                 ๑๖๙ 

 ทุง ตุง หรือธง                 ๑๗๐ 

มะขามและยาสูบ พืชเศรษฐกิจจังหวัดเพชรบูรณ์              ๑๗๖ 

 มะขาม                 ๑๗๖ 

 ยาสูบ                  ๑๗๙ 

บรรณานุกรม                  ๑๘๑ 

 



[๑] 

บทนำ 

 
ความเป็นมา 

 พ้ืนที่จังหวัดเพชรบูรณ์ มีแหล่งธรรมชาติและแหล่งศิลปกรรมที่สวยงามของท้องถิ่นอยู่เป็นจำนวนมาก 
ซึ่งกระจัดกระจายอยู่ทั่วจังหวัด โดยเฉพาะแหล่งศิลปกรรมที่สำคัญ เช่น วัดเก่า เจดีย์เก่า โบสถ์ หรือวิหาร สถูป 
ย่านชุมชนเก่า ชุมชนโบราณ กำแพงเมือง – คูเมือง เป็นต้น จากการพัฒนาเศรษฐกิจ และการเจริญเติบโต  
ของเมือง รวมถึงการส่งเสริมการท่องเที่ยว ที่ไม่ได้มีการคำนึงถึงขีดความสามารถของการรองรับของพื้นที่  
มีการจัดทำแผนแต่ขาดการนำแผนไปสู่การปฏิบัติ ขาดการดูแลรักษาที่ต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกภาคส่วน 
ประกอบกับการมุ่งหวังรายได้ทางด้านเศรษฐกิจและการท่องเที่ยวเป็นหลัก ทำให้ทั้งตัวแหล่งธรรมชาติและ
แหล่งศิลปกรรม รวมถึงสิ่งแวดล้อมบริเวณโดยรอบของแหล่งถูกคุกคาม สถานการณ์ เช่นนี้ได้เกิดขึ้นในหลาย
พื้นที่ ทำให้เกิดความเสียหายต่อแหล่งธรรมชาติและแหล่งศิลปกรรม รวมทั้งสภาพแวดล้อมโดยรอบ และ
เพื่อให้การบริหารจัดการ หรือการป้องกันสิ่งแวดล้อมแหล่งธรรมชาติและแหล่งศิลปกรรม โดยการมีส่วนร่วม
ของหน่วยงานในพื้นที ่จึงจำเป็นต้องมีการสำรวจ หรือจัดทำข้อมูลของสิ ่งแวดล้อมแหล่งธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมแหล่งศิลปกรรมอันควรอนุรักษ์ท่ีสำคัญของประเทศ 

 ด้วยความตระหนักในความเสื่อมโทรมของแหล่งสถาปัตยกรรมพื้นบ้าน ชุมชนวัฒนธรรม ของจังหวัด
เพชรบูรณ์ ที่จะเกิดขึ้นอาจทำให้แหล่งศิลปกรรมได้รับผลกระทบ ยากต่อการป้องกันและแก้ไข หน่วยอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อมธรรมชาติและศิลปกรรมท้องถิ่น จังหวัดเพชรบูรณ์ ได้ เล็งเห็นความสำคัญและคำนึงถึงปัญหาที่เกิด
ขึ้นมาอย่างต่อเนื่อง จึงเห็นควรจัดทำข้อมูลแหล่งศิลปกรรมอันควรอนุรักษ์ โดยมีการสำรวจและรวบรวมแหล่ง
ศิลปกรรมอันควรอนุรักษ์ที่มีความโดดเด่น และมีความสำคัญในระดับท้องถิ่นขึ้น เพ่ือให้หน่วยงานในท้องถิ่นได้
ตระหนักและเห็นคุณค่าความสำคัญของแหล่งย่านชุมชนเก่า ประกาศเขตอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมธรรมชาติและ
ศิลปกรรม มีแผนการจัดการและมาตรการคุ้มครองคุณภาพสิ่งแวดล้อมธรรมชาติและศิลปกรรมที่เหมาะสม 
 หล่มเก่า ถือเป็นอำเภอที่มีความหลากหลายทางด้านวัฒนธรรม และมีประวัติความเป็นมาที่ยาวนาน 

เหมาะสมกับการสำรวจและรวบรวมข้อมูลเพื่อประกาศเป็นพื้นที่ย่านชุมชนเก่า สร้างความตระหนักและ

แรงจูงใจให้ชาวบ้านเกิดความรักและหวงแหนในความเป็นเอกลักษณ์ชุมชนของตน 
 

สภาพทั่วไปของอำเภอหล่มเก่า 

 อำเภอหล่มเก่า เป็นพื้นที่ที่มีชาวไทหล่มอาศัยอยู่อย่างหนาแน่นกระจายอยู่ ทั้งบริเวณหล่มเก่าและ

หล่มสัก มีวัฒนธรรมที่ซับซ้อนเกี่ยวกับระบบพิธีกรรมความเชื่อท่ีถูกถ่ายทอดจากบรรพบุรุษจากรุ่นสู่รุ่น ที่มีการ

ยึดถือปฏิบัติมาจนถึงปัจจุบัน ซึ่งสมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ ทรงสันนิษฐานว่า “เป็นกลุ่มลาวพุงขาว 

ทีสืบเชื้อสายมาจากหลวงพระบาง ที่มีภาษาพูด ขนบธรรมเนียมประเพณี และวัฒนธรรมเฉพาะกลุ่ม” 



[๒] 

 อำเภอหล่มเก่า แบ่งการปกครองเป็น ๙ ตำบล ๙๖ หมู่บ้าน มีจำนวนประชากรทั้งสิ้น ๖๙,๐๙๒ คน 

จำนวนบ้าน ๑๒,๗๓๖ หลังคาเรือน ประชากรส่วนใหญ่มีสัญชาติไทย เชื้อชาติอื่นเป็นส่วนน้อย เช่น ชาวไทย

ภูเขาเผ่าม้ง เป็นต้น (สำนักงานการประถมศึกษาจังหวัดเพชรบูรณ์, มปป.) 
 

ที่ตั้งและอาณาเขต 

 อำเภอหล่มเก่า ตั้งอยู่ห่างจากตัวจังหวัดไปทางทิศเหนือ ๕๗ กิโลเมตร และอยู่เหนือสุดของจังหวัด

เพชรบูรณ์ มีเนื้อที่ ๙๒๗,๐๖๗ ตารางกิโลเมตร มีอาณาเขตติดต่อกับอำเภอต่าง ๆ ดังนี้ 

  ทิศเหนือ ติดต่อกับ อำเภอด่านซ้าย และ อำเภอภูหลวง จังหวัดเลย 

  ทิศใต ้  ติดต่อกับ อำเภอหล่มสัก 

  ทิศตะวันออก ติดต่อกับ อำเภอน้ำหนาว และอำเภอภูหลวง จังหวัดเลย 

  ทิศตะวันตก ติดต่อกับ อำเภอเขาค้อ และอำเภอด่านซ้าย จังหวัดเลย 
 

สภาพภูมิศาสตร์ 

 ลักษณะภูมิประเทศของอำเภอหล่มเก่า มีภูเขาล้อมรอบทางทิศเหนือ ทิศตะวันออก และทิศตะวันตก 

พื้นที่ส่วนใหญ่เป็นเนินเขาและภูเขาสลับซับซ้อนเป็นทิวยาว พื้นที่ลาดเอียงลงมาทางด้านใต้ มีพื้นที่ราบเป็น

ส่วนน้อย อำเภอหล่มเก่ามีทางหลวงแผ่นดินหมายเลข ๒๑ สายเลย - หล่มสักผ่าน มีทางหลวงแผ่นดินและ

ถนนลาดยางสามารถเชื่อมต่อการเดินทางสู่ทุกหมู่บ้านและตำบลได้สะดวก เนื่องจากสภาพพื้นที่ตอนบนส่วน

ใหญ่เป็นเนินเขา มีภูเขาขนาบทั้งด้านตะวันออก และด้านตะวันตก จึงทำให้สภาพอากาศร้อนจัดในช่วงฤดูร้อน

และหนาวจัดในช่วงฤดูหนาว มีสภาพภูมิอากาศเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา โดยเฉพาะความแตกต่างของอากาศ

ในเวลากลางวันและกลางคืน 



[๓] 

ประวัติศาสตร์ชุมชนหล่มเก่า 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
 ประวัติศาสตร์ชุมชน คือ เรื่องราวการบอกเล่าความเป็นมาของคนในชุมชนนั้น ๆ โดยมีความเชื่อมโยง
ระหว่างคนกับพื้นที่ที่มีความผูกพันกันและแสดงถึงตัวตนของคนท้องถิ่นนั้น ๆ เพราะเกิดจากความเชื่อที่มี
ร่วมกัน  ประวัติศาสตร์ชุมชนหรือประวัติศาสตร์ท้องถิ่นเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับสมาชิกของชุมชนท้องถิ่นนั้นต่างก็
มีความสำนึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน มีความเป็นวัฒนธรรมของตนเอง ประวัติศาสตร์ชุมชนเป็นประวัติศาสตร์
ที่คนภายในท้องถิ่นเชื่อว่าเป็นจริงสะท้อนให้เห็นถึงความคิดของคนในสังคมนั้น ทำให้ผู้คนในท้องถิ่นมีอะไร
หลาย ๆ อย่างที่มีความคล้ายคลึงกันจนมีจิตสำนึกว่าเป็นคนถิ่นเดียวกัน แสดงให้เห็นถึงการพัฒนาทางสังคม
และวัฒนธรรมของตนเองทีเ่กิดข้ึนและมีการสืบทอดกันมาจนถึงปัจจุบัน   
 

ความรู้เบื้องต้นกับอาณาจักรล้านช้าง     
  อาณาจักรลาว หรืออาณาจักรล้านช้าง หรือที่เรียกว่า สัตนาคนหุต คำว่า สัตนาคนหุต มาจาก   
   สต (สะตะ)   แปลว่า  ร้อย   

นหุต    แปลว่า  หมื่น   
นาค    แปลว่า  ช้าง   
สัตนาคนหุต   แปลว่า  ช้างร้อยหมื่น  คือ  ล้านช้าง   

พญาฟ้างุ้มได้สถาปนาอาณาจักรล้านช้างขึ้น  ต่อมาอาณาจักรแห่งนี้แยกออกเป็นสามส่วน  แต่ยังคง
ใช้ชื่ออาณาจักรเดิม  รวมกับชื่อเมืองหลวงของแต่ละส่วน  และต่อมาได้กลับมารวมตัวกันอีกครั้งหนึ่งโดยได้
เปลี่ยนชื่อใหม่เป็นพระราชอาณาจักรลาว   
  จากกลุ่มชาติพันธุ์เชื้อสายลาวที่ได้อาศัยอยู่แถบแม่น้ำป่าสักตอนบน (จังหวัดเลยและจังหวัดเพชรบูรณ์
ปัจจุบัน) จึงทำให้มีวัฒนธรรม ประเพณี และภาษาเป็นของตนเองซึ่งเป็นอิทธิพลจากวัฒนธรรมล้านช้าง  
(หลวงพระบาง เวียงจันทน์ จำปาสัก) กลุ่มท่ีอพยพมาอาศัยอยู่แถบแม่น้ำป่าสักจึงได้ยกผู้นำในการอพยพครั้งนี้
ขึ้นเป็นเจ้าเมืองและเรียกว่า “อุปฮาด”  ตามแบบอย่างภาษาของชาวเมืองศรีสัตนาคนหุต 
 

ความเป็นมาของประวัติศาสตร์ชุมชนหล่มเก่า 
  เมืองหล่มเก่าปรากฏขึ้นครั้งแรกในรัชสมัยของพ่อขุนรามคำแหงมหาราช ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในศลิา
จารึกของพ่อขุนรามคำแหงมหาราช ว่า “เมืองหล่มนี้มิใช่เป็นเมืองทางราชการเป็นเมืองที่เกิดข้ึนโดยประชาชน
ร่วมกันสร้าง ในชื่อว่า “เมืองหล่ม” เมื่อย่างเข้าสู่สมัยรัตนโกสินทร์เมืองหล่มเก่านี้กลายเป็นเมืองของชาวลาว
ขนาดใหญ่ และเมื่อมีการอพยพมามากยิ่งขึ้นจากหลวงพระบางจึงได้มีการตั้งเมืองใหม่บริเวณทางใต้ของเมือง
หล่มเก่าซึ่งก็คือเมืองหล่มสักในปัจจุบัน”   
 คำว่า “หล่มเก่า” จากการสอบถามผู้เฒ่าผู้แก่ พอจะทราบเรื่องราวของหล่มเก่า ซึ่งเล่ากันต่อ ๆ มา 
บรรจง  เพชระบูรนิน (สัมภาษณ์ ๕ กุมภาพันธ์ พ.ศ.๒๕๖๔) กล่าวว่า หล่มเก่า เป็นคำเรียกชื่อหมู่บ้านมานาน



[๔] 

แล้ว ซึ่งปัจจุบันนี้เป็นชื่อตำบลและอำเภอที่อยู่ในเขตการปกครองของจังหวัดเพชรบูรณ์ ซึ่งจากการรวบรวม
เอกสารพบว่า เดิมหล่มเก่ามีชื่อว่า เมืองลม หรือเมืองลุ่ม หรือเมืองหล่ม สันนิษฐานว่าพื้นที่นี้เป็นที่อยู่อาศัย
ของชนเผ่าพื้นเมืองที่เรียกว่า “ลัวะ”  ต่อมาได้มีชนชาวไทยน้อยที่อาศัยอยู่ริมฝั่งซ้ายของลำน้ำโขงที่เรียกว่า 
เมืองศรีสัตนาคนหุต (เวียงจันทน์) และเมืองเชียงทองหลวงพระบางที่อพยพมาตั้งหลักแหล่งเพื่อทำมาหากิน
และหนีภัยสงครามจากพม่า พบว่าพื้นที่ที่ชาวลัวะอาศัยอยู่มีทำเลดีเนื่องจากเป็นที่ราบลุ่มและล้อมรอบด้วย
เทือกเขาโดยมีลำน้ำพุงไหลผ่านเหมาะแก่การเพาะปลูกจึงได้ตั ้งบ้านเมืองขึ้นในบริเวณพื้นที่หมู่บ้านหนอง
ขี้ควาย หรือบ้านหินกลิ้ง สมทรง  ด่านรัตนกุล (สัมภาษณ์ ๕ กุมภาพันธ์ พ.ศ.๒๕๖๔) กล่าวว่า กลุ่มที่อพยพมา
จึงได้ยกผู ้นำในการอพยพครั ้งนี้ข ึ ้นมาเป็นเจ้าเมืองแต่เรียกว่า อุปฮาด ตามแบบอย่างภาษาของชาว 
เมืองศรีสัตนาคนหุต  
          อุปฮาด คนแรกชื่อว่า เจ้าปู่เฒ่า ท่านได้สร้างคุ้มวังที่อาศัยบนริมฝั่งลำน้ำพุงด้านตะวันตก และได้สร้าง
วัดคู่บ้านคู่เมืองขึ้นบนริมฝั่งลำน้ำพุงด้านตะวันออก ปัจจุบันคือ วัดศรีมงคล (หินกลิ้ง) อุปฮาดต่อจากเจ้าปู่เฒ่า
ลงมาที่พอทราบชื่อจากคำบอกเล่า คือ อุปฮาดเจ้าหนองขาม อุปฮาดเจ้าอานนท ์อุปฮาดเจ้าคุก ในสมัยอุปฮาด
เจ้าคุกได้ย้ายคุ้มวังจากบ้านหนองขี้ควาย (หินกลิ้ง) มาตั้งอยู่บนฝั่งลำน้ำพุงด้านตะวันออก สันนิษฐานว่า
ปัจจุบันคือพื ้นที ่ที ่อยู ่ระหว่างกลางวัดสองวัด  คือ วัดตาลกับวัดกู ่แก้ว ณ คุ ้มอุปฮาดบ้านกลางแห่งนี้  
อุปฮาดท่านนี้ได้เสียชีวิตในระหว่างนอนหลับ ชาวบ้านจึงพากันเรียกท่านว่า อุปฮาดเจ้านอนตาย  
  จากหลักฐานที่พอจะเชื่อถือได้ในช่วงระยะเวลาต่อจากอุปฮาดเจ้านอนตาย คือก่อนถึง ปี พ.ศ. ๒๓๗๐  
จากเรื่องราวกบฏเจ้าอนุวงศ์ เวียงจันทน์ (สมัยนั้นเมืองเวียงจันทน์เป็นเมืองขึ้นของไทย) เจ้าอนุวงศ์ได้ส่ง 
เจ้าราชวงศ์ให้คุมกองทัพกบฏส่วนหนึ่งมายึดเมืองหล่ม ซึ่งอุปฮาดเมืองหล่มในครั้งนั้นมีกำลังพลน้อยจึงจำต้อง
ยอมสวามิภักดิ์ต่อเจ้าราชวงศ์เข้าร่วมเป็นกบฏเมื่อทางเมืองหลวงของไทย (กรุงเทพฯ) ได้ทราบข่าวจึงได้ส่ง 
พระยาอภัยภูธร และพระยาพิชัย นำกำลังพลมาถึงเมืองหล่ม เมื่อพระยาทั้งสองเดินทางมาถึงมีชายไทย 
ชื่อนายคง ได้อาสานำทัพของพระยาอภัยภูธรและพระยาพิชัยติดตามทัพกบฏเจ้าอนุวงศ์เวียงจันทน์โดยตามไป
ทันกันที ่เมืองหนองบัวลำภู เขตเมืองอุดรธานี กองทัพไทยจับอุปฮาดเมืองหล่มได้จึงทำการสำเร็จโทษ   
ตำแหน่งอุปฮาดเมืองหล่มจึงว่างลงตั้งแต่นั้นมา เมื่อปราบกฎเจ้าอนุวงศ์สำเร็จทางเมืองหลวงของไทยได้
พิจารณาความดีความชอบให้แก่ นายคง ในฐานะที่เป็นผู้กล้าหาญมีความซื่อสัตย์โดยการปูนบำเหน็จรางวัล
ด้วยการแต่งตั้งให้รับตำแหน่งเป็นอุปฮาดเจ้าเมืองหล่ม มีบรรดาศักดิ์ราชทินนามว่า คือ พระยาสุริยะวงศาชนะ
สงครามรามภักดีวิริยะกรมพาหะ   
  หลังศึกเจ้าอนุวงศ์ในสมัยรัชกาลที่ ๓ เจ้าเมืองหล่มสักพระสุริยวงษาฯ (คง) ได้ให้ความสำคัญ 
กับการติดต่อค้าขายโดยทางเส้นลำน้ำป่าสักกับบ้านเมืองทางใต้ ครั้งหนึ่งเมื่อพระยาสุริยะวงศาฯ (คง) ได้กลับ
จากธุระที่เมืองหลวง (กรุงเทพฯ) โดยเดินทางเลียบมาตามล้ำน้ำสักจากสระบุรีเรื่อยมาก่อนถึงเมืองหล่มได้ผ่าน
หมู่บ้านหนึ่ง คือ บ้านท่ากกโพธิ์ ซึ่งมีชาวหล่มอาศัยอยู่ประปราย บ้านท่ากกโพธิ์นี้อยู่ทางด้านทิศใต้ของเมือง
หล่ม พระยาสุริยะวงศาฯ (คง) ได้พิจารณาเห็นว่าบริเวณพื้นที่บ้านท่ากกโพธิ์นี้เป็นพื้นที่อุดมสมบูรณ์ มีชัยภูมิ
เหมาะสมที่จะเป็นเมืองอย่างยิ่ง จึงได้ตัดสินใจย้ายเมืองหล่มมาสร้างขึ้นใหม่ที่บ้านท่ากกโพธิ์และได้สร้าง 



[๕] 

คุ้มเจ้าเมืองขึ้นที่สวนฝ้ายตาโปร่งเหล่ง ริมแม่น้ำป่าสัก และเมืองหล่มเดิมจึงถูกเรียกว่า หล่มเก่า นับแต่นั้นเป็นต้น
มา  ส่วนคุ้มเจ้าเมืองเก่าได้จัดสร้างเป็นวัดเรียกว่า วัดกลาง ปัจจุบันคือ วัดศรีสุมังค์ และพระยาสุริยวงศาฯ (คง)  
ได้เรียกเมืองใหม่ที่ตั้งขึ้นนี้ว่า หล่มสัก เพราะตั้งอยู่บนฝั่งซ้ายของแม่น้ำแควป่าสัก ส่วนเมืองเดิมเรียกว่า หล่มเก่า
ฉะนั้นคำว่า หล่มเก่า จึงเกิดขึ้นมีตั้งแต่สมัยพระยาสุริยวงศาสงครามรามภักดีวิริยกรมพาหะ เจ้าเมืองหล่มสัก
ราวปี พ.ศ. ๒๓๗๒ ในรัชกาลพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวแห่งกรุงรัตนโกสินทร์   
  ธีระวัฒน์  แสนคำ (๒๕๕๖: ๓๖ - ๓๗) กล่าวว่า เมื่อพิจารณาจากหลักฐานประวัติศาสตร์ประกอบกับ
หลักฐานทางโบราณคดีและประวัติศาสตร์ศิลปะ สันนิษฐานว่า เมืองหล่มสักน่าจะก่อรูปเมืองขึ้นโดยการอพยพ
เข้ามาตั้งถิ่นฐานของชาวลาวจากเมืองหลวงพระบางและเมืองเวียงจันทน์ ราวพุทธศตวรรษที่ ๒๓ ด้วยภายใน
อาณาจักรล้านช้างได้เกิดความขัดแย้งทำให้อาณาจักรถูกแบ่งออกเป็น ๓ นครรัฐ คือ หลวงพระบาง 
เวียงจันทน์ และจำปาศักดิ์ เรื่องราวทางประวัติศาสตร์การเมืองและสังคมของล้านช้างในช่วงปี พ.ศ. ๒๒๓๘ - 
๒๒๙๓ ราชสำนักเวียงจันทน์เกิดความวุ่นวายเกิดสงครามแย่งชิงราชสมบัติระหว่างขุนนางกับพระราชวงศ์  
ทำให้เกิดการอพยพผู้คนครั้งใหญ่ลงไปทางใต้ตามลำแม่น้ำโขงโดยการนำของพระครูยอดแก้วโพนสะเม็ก  
(ญาคูขี้หอม) และเกิดเป็นนครรัฐจำปาศักดิ์ ผลของความขัดแย้งทำให้เจ้านายและไพร่ฟ้าพลเมืองลาวหนีความ
วุ่นวายไปตั้งหลักแหล่งใหม่ในท้องถิ่นต่าง ๆ  
 จากข้อความข้างต้นมีความเป็นไปได้ที่จะมีเจ้านาย หรือขุนนาง และชาวเมืองลาวกลุ่มหนึ่งอพยพหนี
ภัยมาทางเมืองซายขาว (ทรายขาว) ข้ามเขตเทือกเขาลงมายังที ่ราบลุ ่มแม่น้ำป่าสักตอนบนเหนือเมือง
เพชรบูรณ์ซึ่งเป็นพื้นที่ปลอดทางการเมืองการปกครองเพราะเป็นเขตติดต่อชายแดนระหว่างอาณาจักรสยาม
กับอาณาจักรล้านช้างจึงทำให้ชาวเมืองหล่มเก่ามีวัฒนธรรมเหมือนกับชาวลาวสองฝั่งโขง และไม่ได้ถูกกวาด
ต้อนมาหลังจากศึกเจ้าอนุวงศ์  
  สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ (๒๕๔๓ : ๑๓๕ - ๑๓๖) ได้กล่าวไว้ใน 
พระนิพนธ์เรื่อง “ความไข้เมืองเพชรบูรณ์” ว่าความเป็นมาของเมืองหล่มเก่าซึ่งเป็นที่ตั้งของเมืองหล่มสัก 
ในอดีตที่เก่ียวข้องกับการอพยพหนีภัยสงครามเข้ามาของชาวล้านช้าง ในตอนหนึ่งว่า 
  “...เมืองหล่มเก่าตั้งอยู่ในแอ่งใหญ่มีภูเขาล้อมรอบ และมีลำห้วยผ่านกลางเมืองมาตกลำน้ำสักข้างใต้
เมืองหล่มสัก ทางท่ีเดินไปจากเมืองหล่มสักเป็นที่สูง เมื่อใกล้จะถึงเมืองหล่มเก่าเหมือนกับอยู่บนขอบกระทะแล
ลงไปเห็นเมืองหล่มเก่าเหมือนอยู่ในก้นกระทะ แต่เป็นเรือกสวนไร่นามีบ้านช่องเต็มไปในแอ่งนั้น น่าพิศวง  
แต่สังเกตดูไม่มีของโบราณแต่อย่างใดแสดงว่าเป็นเมืองรัฐบาลตั้งมาแต่ก่อนสันนิษฐานว่าเหตุที่จะเกิดเมือง 
หล่มเก่า เห็นจะเป็นด้วยพวกราษฎรที่หลบหนีภัยอันตรายในประเทศล้ านช้าง มาตั้งซ่องมั่วสุมกันอยู่ก่อน   
แต่เป็นที่ดินดีมีน้ำบริบูรณ์เหมาะแก่การทำเรือกสวนไร่นาและเลี้ยงโคกระบือ  จึงมีผู้คนตามมาอยู่มากขึ้นโดย
ลำดับจนเป็นเมือง...” 
  ศรีศักร  วัลลิโภดม (๒๕๔๖: ๒๕๗) กล่าวว่า ในสมัยสมเด็จพระมหาจักรพรรดิแห่งกรุงศรีอยุธยา  
(สมัยสมเด็จพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชแห่งล้านช้าง) การขยายตัวของชุมชนชาวล้านช้างคงมีมากขึ้นเพราะ
นอกจากผ่านเข้ามาทางเส้นทางคมนาคมระหว่างสระหลวงสองแคว เวียงจันทน์ เวียงคำแล้วยังเข้าไปสู่ตอนบน



[๖] 

ของลุ ่มน้ำป่าสักในเขตอำเภอหล่มเก่า อำเภอหล่มสัก จนถึงอำเภอเมืองเพชรบูรณ์ด้วยจนเป็นเหตุให้มี  
การตกลงกันเรื่องเขตแดน ณ บริเวณพระธาตุศรีสองรัก  
 สงวน รอดบุญ (๒๕๔๕: ๑๓๕) กล่าวว่า จากการศึกษาด้านประวัติศาสตร์ศิลปะลาวในพื้นที่อำเภอ
หล่มสัก และอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ พบว่า ในลุ่มแม่น้ำป่าสักตอนบนนั้น มีชุมชนลาวตั้งถิ่นฐานอยู่
มากมาย เข้าใจว่าคงจะตั้งหลักแหล่งอยู่นานแล้ว อย่างน้อยก็เป็นช่วงในระยะสมัยอยุธยาตอนปลาย สืบเนื่อง
มาจนถึงสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นโดยเฉพาะอย่างยิ่งได้พบหลักฐานจากพระธาตุหลวงลาวรูปทรงดอกบัวตูม
แปดเหลี่ยมองค์หนึ่ง จากวัดทุ่งธงชัย ที่อำเภอหล่มสัก ภายในกรุพระธาตุพบจารึกบนแผ่นโลหะ จารึกสังกาด 
๙๗ ตัว (พ.ศ. ๒๒๗๘) พร้อมทั้งพระพุทธรูปบุเงินคำขนาดเล็ก กระโถนและเต้าปูนสำริดซึ่งตรงกับสมัยอยุธยา
ตอนปลาย ดังนั้น วัดต่าง ๆ ในอำเภอหล่มเก่าและอำเภอหล่มสักจึงปรากฏพระธาตุแบบลาวก่อด้วยอิฐสอดิน
ตามรูปทรงสถาปัตยกรรมของลุ่มแม่น้ำโขงและลุ่มแม่น้ำชี เป็นสถาปัตยกรรมที่มีต้ังแต่สมัยเวียงจันทน์มาจนถึง
สมัยรัตนโกสินทร์ของไทย   
  วิโรฒ  ศรีสุโร (๒๕๓๙: ๙ - ๑๐) กล่าวว่า พระธาตุวัดศรีวิชัย วัดโพนชัย วัดตูมคำมณี อำเภอหล่มสัก 
พระธาตุวัดศรีฐานปิยาราม และวัดทุ่งธงชัย อำเภอหล่มเก่า มีรูปแบบศิลปะสถาปัตยกรรมคล้ายกับพระธาตุใน
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยและในวัดต่าง ๆ ของลาว  
  ธีระวัฒน์  แสนคำ (๒๕๕๖: ๔๑) กล่าวว่า จินตนา  สนามชัยกุล ได้ศึกษาประวัติศาสตร์ศิลปะของหลวง
พ่อใหญ่วัดตาล พระพุทธรูปเก่าแก่และสำคัญของอำเภอหล่มสัก พบว่า เป็นพระพุทธรูปที่ได้รับอิทธิพลศิลปะ
จากล้านช้าง และน่าจะสร้างขึ้นในสมัยอยุธยาตอนต้น หรือราวพุทธศตวรรษที่ ๑๙ - ๒๑  
  ศรีศักร  วัลลิโภดม (๒๕๕๒: ๑๗๔) กล่าวว่า ในเขตลุ่มแม่น้ำป่าสักตอนบนบริเวณอำเภอหล่มเก่าและ
อำเภอหล่มสัก พบว่า ลักษณะโบราณสถานวัตถุล้วนเป็นของที่เนื่องในวัฒนธรรมของพวกลาวที่อพยพจาก
บริเวณลุ่มแม่น้ำโขงทั้งสิ ้น ชุมชนที่พบบางแห่งมีวัดและพระสถูปเจดีย์ขนาดใหญ่ แต่รูปแบบทางศิลปะ
สถาปัตยกรรมนั้นกระเดียดไปทางศิลปะแบบล้านช้างในสมัยอยุธยาตั้งแต่ตอนกลางลงมาเกือบทั้งนั้น สิ่งที่
น่าจะสะท้อนให้เห็นถึงความจริงในเรื่องนี้เป็นอย่างดีก็คือ ตามผิวดินของบริเวณชุมชนโบราณและวัดโบราณใน
ลุ่มแม่น้ำป่าสักตอนนี้ไม่พบเศษภาชนะดินเผาเคลือบแบบสังคโลก และแบบเผาแกร่งที่เรียกว่า  ไหหิน ที่ผลิต
จากเตาแม่น้ำน่านมีอายุตั ้งแต่สมัยอยุธยาตอนต้นขึ้นไป ในทำนองตรงข้ามจะพบเศษภาชนะดินเผาแบบ
ธรรมดาที่ปะปนอยู่กับเครื่องปั้นดินเผาแกร่งสีดำบ้าง สีเทาบ้าง เป็นแบบที่พบในเขตอีสานตอนบนโดยทั่วไป  
  ธ ีระว ัฒน์  แสนคำ (๒๕๕๖ : ๔๓ - ๔๔) กล ่าวว ่า จากข ้อม ูลในเอกสารจดหมายเหต ุแสดง 
ให้เห็นรูปแบบการปกครองของเมืองหล่มสักที่เป็นแบบ “อาญาสี่” ซึ่งเป็นรูปแบบการปกครองของล้านช้าง 
ก่อนหน้าที่จะเกิดศึกเจ้าอนุวงศ์ ด้วยมีการปรากฏชื่อตำแหน่งขุนนางกรมการเมือง นอกจากพระสุริยวงษาซึ่ง
เป็นเจ้าเมืองแล้ว ยังพบชื ่อขุนนางตำแหน่งต่าง ๆ เช่น อุปฮาด (อุปราช) ราชบุตร ราชวงษ์ ท้าวขัติยะ  
ท้าวสุริยะ ท้าวเพี ้ยต่าง ๆ เป็นต้น ซึ ่งแสดงให้เห็นว่าก่อนเกิดศึกเจ้าอนุวงศ์เมืองหล่มสักได้อยู ่ภายใต้  
การปกครองของอาณาจักรล้านช้างเวียงจันทน์ แต่ด้วยการที่เวียงจันทน์ได้ตกเป็นประเทศราชของสยามมา



[๗] 

ต้ังแต่สมัยกรุงธนบุรี จึงอาจทำให้เจ้าเมืองและกรมการเมืองหล่มสักมีความสัมพันธ์กับทางฝ่ายสยามด้วย 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับเจ้าเมืองและกรมการเมืองเพชรบูรณ์ซึ่งอยู่ใกล้เคียงกัน 
 กองพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ กรมศิลปากร (๒๕๓๒ : ๓๔) กล่าวว่า สำหรับรูปแบบการปกครอง 
หัวเมืองของลาวนั้น ราชสำนักได้ให้คนในท้องถิ่นปกครองกันเอง แต่ผู้ที่จะเป็นเจ้าเมืองและกรมการเมืองผู้ใหญ่
จะต้องได้รับการแต่งตั้งจากราชสำนัก ภายในเมืองจะมีกรมการเมืองผู้ใหญ่จำนวน ๔ คนซึ่งเรียกว่า “อาญาสี่” 
หรือ “อาชญาสี่” ประกอบด้วยตำแหน่งเจ้าเมือง อุปฮาด ราชวงศ์ และราชบุตร อำนาจหน้าที่ของคณะอาญาสี่
ก็จะลดหลั่นกันลงไป  
 

การปกครองท้องถิ่น 
 หล่มเก่ามีการปกครองท้องถิ่นโดยในหมู่บ้านจะมีกำนันเป็นผู้ดูแลประชาชน โดยมีกำนันที่ปกครอง
ตามลำดับ ดังนี้ 

๑. กำนันขุนหล่ม  เรืองศักดิ์ (ชื่อเดิม สังข์  ทองมา) 
  ๒. กำนันมิ่ง  ชัยโฉม 

๓. กำนันชาติ  บุญนุ่ม 
๔. กำนันสนิท  นุชัยเหล็ก (เริ่มมีการกำหนดอายุของกำนันที่เกษียณอายุราชการจากการเป็นกำนัน  

ที่อายุครบ ๖๐ ปีบริบูรณ์) 
๕. กำนันไวท์  บุญสิงห์ 
๖. กำนันสุพจน์  อุบลศักดิ์ (กำนันคนปัจจุบัน) 

 

พัฒนาการในย่านชุมชนหล่มเก่า 
 จำเนียร  บุญสิงห์ (สัมภาษณ์ ๕ กุมภาพันธ์ พ.ศ.๒๕๖๔) กล่าวว่า ในอดีตหล่มเก่ามีการค้าขายมาไม่
ต่ำกว่า ๑๕๐ ปี ยงลักษณ์  ตันยศ (สัมภาษณ์ ๕ กุมภาพันธ์ พ.ศ.๒๕๖๔) กล่าวว่า หล่มเก่าในอดีตได้มีการขาย
ค้าท่ีเป็นลักษณะของตลาดและมีการย้ายตลาดมาจนเป็นตลาดในปัจจุบันนี้ถึง ๓ ครั้ง ดังต่อไปนี้ 
 ครั้งที่ ๑ ตลาดวัดทุ่ง อยู่บริเวณหัวสะพาน เหตุที่มีการค้าขายในบริเวณย่านนี้ในอดีตเพื่อเป็นความ
สะดวกของการสัญจรไปมาของชาวบ้าน เพราะสมัยก่อนการเดินทางชาวบ้านจะนิยมเดินทางทางเรือทางน้ำ
เป็นหลัก ถือว่าเป็นยุคแรกของการตั้งตลาดหล่มเก่าซึ่งอยู่ติดริมน้ำและทำให้คนในชุมชนได้ใช้เป็นสถานที่
ค้าขายกับชุมชนตนเองและค้าขายกับคนต่างถิ่น  สมัยก่อนการค้าขายจะใช้วิธีการแลกเปลี่ยนสินค้ากัน   
 ครั้งที่ ๒ ตลาดวัดสระเกศ อยู่บริเวณย่านร้านไหมคำแก้วที่เป็นที่ตั้งสถานีตำรวจ และที่ว่าการอำเภอ 
ต่อมาเม่ือตลาดเริ่มคับแคบจึงได้มีการขยายตัวออกไปเป็นตลาดขนาดใหญ่ขึ้น 
 ครั้งที่ ๓ ตลาดหล่มเก่าในปัจจุบัน ย้ายมาจากตลาดวัดสระเกศเป็นตลาดใหญ่ขึ้นเพ่ือความสะดวกของ
ชุมชนมากขึ้น   
 สินค้าที่มีการค้าขายมากที่สุด คือ ผลิตภัณฑ์ทางการเกษตร เช่น พริก และพืชเศรษฐกิจที่สำคัญใน
ปัจจุบันนี้คือ ใบยาสูบ ส่วนใหญ่เรียกว่า ยาน้ำสัก หรือ ยาฉุน 



[๘] 

 จากประวัติชุมชนหล่มเก่าจะเห็นได้ว่า กลุ่มชาติพันธุ์ในหล่มเก่าที่มีเชื้อสายลาวล้านช้างที่ได้อาศัยอยู่
แถบแม่น้ำป่าสักตอนบนในจังหวัดเลยและจังหวัดเพชรบูรณ์ จึงทำให้เกิดวัฒนธรรม ประเพณี และภาษาเป็น
ของตนเอง เมืองหล่มปรากฏขึ้นครั้งแรกในรัชกาลของพ่อขุนรามคำแหงมหาราชซึ่งเป็นเมืองที่เกิดขึ้นโดย
ประชาชนร่วมกันสร้าง ชื่อว่า เมืองหล่ม เมื่อเข้าสู่สมัยรัตนโกสินทร์เมืองหล่มเก่านี้เป็นกลายเป็นเมืองของชาว
ลาวขนาดใหญ่ และเมื่อมีอพยพมายิ่งขึ ้นจากหลวงพระบางจึงได้มีการตั้งเมืองใหม่บริเวณทางใต้ของเมือง 
หล่มเก่าซึ่งก็คือเมืองหล่มสักในปัจจุบัน หล่มเก่า เดิมมีชื่อว่า เมืองลม หรือเมืองลุ่ม หรือเมืองหล่ม สันนิษฐานว่า 
เดิมพ้ืนที่นี้เป็นที่อยู่อาศัยของชนเผ่าพ้ืนเมือง “ลัวะ” ต่อมามีชนชาวไทยน้อยท่ีอาศัยอยู่ริมฝั่งซ้ายของลำน้ำโขง 
คือเมืองศรีสัตนาคนหุต (เวียงจันทน์) และเมืองเชียงทองหลวงพระบางที่อพยพมาตั้งหลักแหล่งเพ่ือทำมาหากิน
และหนีภัยสงครามจากพม่า โดยพบว่าพื้นที่ที่ชาวลัวะอาศัยอยู่มีทำเลดีเนื่องจากเป็นที่ราบลุ่มและล้อมรอบ
ด้วยเทือกเขา มีลำน้ำพุงไหลผ่านเหมาะแก่การเพาะปลูกจึงได้ตั้งบ้านเมืองขึ้นในบริเวณพื้นที่หมู่บ้านหนอง
ขี้ควายหรือบ้านหินกลิ้ง กลุ่มที่อพยพมาจึงได้ยกผู้นำในการอพยพครั้งนี้ขึ้นมาเป็นเจ้าเมืองแต่เรียกว่า อุปฮาด 
(อุปราช) โดยอุปฮาดคนแรกท่านได้สร้างคุ้มวังที่อาศัยบนริมฝั่งน้ำพุงด้านตะวันตกและสร้างวัดคู่บ้านคู่เมืองขึ้น
บนริมฝั่งน้ำพุงด้านตะวันออก ปัจจุบันคือ วัดศรีมงคล (หินกลิ้ง)  ต่อมาเจ้าเมืองคนที่ ๔ คือ อุปฮาดเจ้าคุก 
(อุปฮาดเจ้านอนตาย) ได้ย้ายคุ้มวังจากบ้านหนองขี้ควาย (หินกลิ้ง) มาตั้งอยู่บนฝั่งน้ำพุงด้านตะวันออก  
ปัจจุบันคือพื้นที่ที่อยู่ระหว่างวัดตาลกับวัดกู่แก้ว (ณ คุ้มอุปฮาดแห่งนี้ท่านอุปฮาดท่านนี้ได้เสียชีวิตในระหว่าง
นอนหลับ)   
  ต่อมาเกิดเรื่องราวกบฏศึกเจ้าอนุวงศ์เวียงจันทน์ เจ้าอนุวงศ์ได้ส่งเจ้าราชวงศ์ให้คุมกองทัพกบฏส่วน
หนึ่งมายึดเมืองหล่ม ซึ่งอุปฮาดเมืองหล่มในครั้งนั้นมีกำลังพลน้อยจึงจำต้องยอมสวามิภักดิ์ต่อเจ้าราชวงศ์เข้า
ร่วมเป็นกบฏ เมื่อทางเมืองหลวงของไทย (กรุงเทพฯ) ได้ทราบข่าวจึงได้ส่งพระยาอภัยภูธร และพระยาพิชัย นำ
กำลังพลมาถึงเมืองหล่ม มีชายไทยชื่อ นายคง ได้อาสานำทัพติดตามทัพกบฏเจ้าอนุวงศ์โดยตามไปทันกันที่
เมืองหนองบัวลำภู เขตเมืองอุดรธานี และจับอุปฮาดเมืองหล่มได้จึงทำการสำเร็จโทษทำให้ตำแหน่งอุปฮาด
เมืองหล่มจึงว่างลงตั้งแต่นั้นมา ต่อมา นายคง ได้พิจารณาความดีความชอบให้รับตำแหน่งเป็นอุปฮาดเจ้าเมืองหล่ม 
มีบรรดาศกัดิ์ราชทินนามว่า พระยาสุริยะวงศาชนะสงครามรามภักดีวิริยะกรมพาหะ   
  เมื่อหลังเสร็จศึกเจ้าอนุวงศ์ในสมัยรัชกาลที่ ๓ เจ้าเมืองหล่มสักพระสุริยวงษาฯ (คง) ได้ให้ความสำคัญ
กับการติดต่อค้าขายโดยทางเส้นลำน้ำป่าสักกับบ้านเมืองทางใต้ ครั้งหนึ่งเมื่อพระยาสุริยะวงศาฯ (คง) ได้กลับ
จากธุระที่เมืองหลวง (กรุงเทพฯ) โดยเดินทางเรียบมาตามลำน้ำสักจากสระบุรีเรื่อยมาก่อนถึงเมืองหล่มได้ผ่าน
หมู่บ้านหมู่หนึ่ง คือ บ้านท่ากกโพธิ์ ซึ่งมีชาวหล่มอาศัยอยู่ประปราย บ้านท่ากกโพธิ์นี้อยู่ทางด้านทิศใต้ของ
เมืองหล่ม พระยาสุริยะวงศาฯ (คง) ได้พิจารณาเห็นว่าบริเวณพ้ืนที่บ้านท่ากกโพธิ์นี้เป็นที่อุดมสมบูรณ์ มีชัยภูมิ
เหมาะที่จะเป็นเมืองอย่างยิ่งจึงได้ตัดสินใจย้ายเมืองหล่มมาสร้างขึ้นใหม่ที่บ้านท่ากกโพธิ์และได้สร้างคุ้ม 
เจ้าเมืองขึ้นท่ีริมแม่น้ำป่าสัก และเมืองหล่มเดิมจึงถูกเรียกว่า “หล่มเก่า” นับแต่นั้นเป็นต้นมา ส่วนคุ้มเจ้าเมือง
เก่าได้จัดสร้างเป็นวัดเรียกว่า วัดกลาง ปัจจุบันคือ วัดศรีสุมังค์ และพระยาสุริยวงศาฯ (คง) ได้เรียกเมืองใหม่ที่
ตั้งขึ้นนี้ว่า “หล่มสัก” เพราะตั้งอยู่บนฝั่งซ้ายของแม่น้ำป่าสัก  



[๙] 

 คนหล่มสืบเชื้อสายมาจากคนลาวที่มีถิ่นกำเนิดจากเมืองหลวงพระบางที่คนไทย เรียกว่า ลาวพุงขาว 
ซ่ึงในอดีตเคยนิยมการสักขาตั้งแต่หน้าขายาวลงมาจนคลุมเข่าทั้ง ๒ ข้าง ภาษาที่ใช้พูดก็เป็นแบบลาวหลวงพระบาง 
แม้จะมีสำเนียงหางเสียงต่างกันไปนิดหน่อยในแต่ละสถานที่ก็ตาม ซึ่งภาษาหล่มนี้มีเอกลักษณ์ที่ฟังไพเราะมี
โทนเสียงงดงาม นุ ่มนวลเหมือนกับภาษาล้านนาทางภาคเหนือของไทยแต่ศัพท์จะเป็นแบบภาษาอีสาน 
เนื่องจากโดยสภาพทางกายภาพที่ตั ้งของพ้ืนที ่หล่มเก่าอยู่ระหว่างกลางของ ๒ วัฒนธรรม คือ ล้านช้าง 
และสยาม จึงทำให้เกิดการผสมผสานกันระหว่าง ๒ ภาษา คนหล่มเป็นคนมีอัธยาศัยดี มีน้ำใจ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ 
มีความจริงใจ และต้อนรับแขกต่างถิ่นด้วยความจริงใจแสดงให้เห็นถึงสังคมของคนหล่มที่อยู่ร่วมกันอย่าง
อบอุน่และเอ้ืออาทรซึ่งกันและกันอย่างช้านาน   
  หล่มเก่าในอดีตมีการซื้อขายสินค้าลักษณะโดยการแลกเปลี่ยนสินค้ากันและก็มีวิวัฒนาการขึ้นมาเรื่อย ๆ 
ตลาดหล่มเก่าเป็นชุมชนขนาดเล็กและเป็นชุมชนดั้งเดิมที่มีคุณค่าทางวัฒนธรรมสูงเป็นชุมชนย่านการค้าดั้งเดิม
ที่มีความเจริญรุ่งเรืองมาแต่อดีตอายุมากกว่า ๑๐๐ ปี มีผู้คนอยู่อาศัยดั้งเดิมมาหลายชั่วอายุคน อาคารส่วน
ใหญ่เป็นอาคารเรือนแถวไม้ ๒ ชั้น เจ้าของที่ดินและกรรมสิทธิ์ส่วนใหญ่เป็นของกรมธนารักษ์และชาวบ้านได้
เช่าอยู่ อย่างไรก็ตามชุมชนตลาดเทศบาลตำบลหล่มเก่าประสบปัญหาจากผลกระทบการพัฒนาขยายตัวของ
เมือง ชุมชนจึงมีแนวคิดในการอนุรักษ์และพัฒนาเมืองแต่ยังขาดกระบวนการมีส่วนร่วมจากทุกภาคส่วน    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[๑๐] 

โบราณสถาน 

ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
วัดวาอาราม สำนวนที่ได้ยินกันติดหูสำหรับคนไทยที่เป็นประเทศนับถือศาสนาพุทธ โดยเฉพาะ

จังหวัดเพชรบูรณ์ อำเภอหล่มเก่า ประชาชนบางส่วนมีเชื้อสายมาจากหลวงพระบาง สาธารณรัฐประชาธิปไตย

ประชาชนลาว วัดในอำเภอหล่มเก่าจึงมีศิลปะล้านช้าง สอดแทรก ในงานสถาปัตยกรรมทางพุทธศาสนา 

โดยเฉพาะวัด ที่เป็นศูนย์รวมจิตใจ เป็นศูนย์รวมของการทำกิจกรรมในชุมชน ในเขตอำเภอหล่มเก่ามีวัดที่มี

ประวัติความเป็นมาและมีอัตลักษณ์ท่ีโดดเด่นของศิลปะและวัฒนธรรมประเพณีท้องถิ่น รวมถึงพระพุทธรูปที่มี

ความศักดิ์สิทธิ์มีเรื่องเล่าตำนาน เป็นที่กล่าวขาน ถึงความศักดิ์สิทธิ์ ไม่แต่เพียงคนในอำเภอหล่มเก่าที่มีความ

เคารพและศรัทธาในพระพุทธรูปแต่คนทั้งจังหวัดเพชรบูรณ์ก็ศรัทธาและเลื่อมใสซึ่งพระพุทธรูปที่ประดิษฐาน

อยู่ในวัดอำเภอหล่มเก่านั้นมี พุทธลักษณ์ ไม่เหมือนกับท้องถิ่นอื่น ซึ่งจะได้นำเสนอวัดและพระพุทธรูปอัน

ศักดิ์สิทธิ์รวมถึงวัตถุโบราณในเขตของอำเภอหล่มเก่า 

 

วัดตาล 

 วัดตาล ตั้งอยู่เลขที่ ๔๐ บ้านวัดตาล หมู่ที่ ๓ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ สังกัด

คณะสงฆ์มหานิกาย มีที่ดินตั้งวัดเนื้อที่ ๔ ไร่ ๑ งาน อาณาเขตทิศเหนือยาว ๔๕ วา ติดต่อกับหมู่บ้าน ทิศใต้

ยาว ๔๕ วา ติดต่อกับหมู่บ้าน ทิศตะวันออกยาว ๔๐ วา ติดต่อกับถนนสาธารณะ ทิศตะวันตกยาว ๔๐ วา 

ติดต่อกับถนนสาธารณะ มีทีธ่รณีสงฆ์ จำนวน ๑ แปลง เนื้อท่ี ๑๑ ไร่ ตาม น.ส. ๓ เลขท่ี ๘๙ 

 สร้างข้ึนเป็นวัดนับตั้งแต่ พ.ศ. ๒๔๐๓ กล่าวกันว่า เจ้าเมืองลม หรือเมืองหล่มเก่าเป็นผู้สร้าง ต่อมาเจ้า

แม่เข็มทอง นำบุตรธิดาจัดสร้างวิหารใหญ่ขึ้นเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธรูปองค์ใหญ่ เสนาสนะอื่นมี อุโบสถ 



[๑๑] 

ศาลาการเปรียญ กุฎีสงฆ์ จำนวน ๓ หลัง สำหรับปูชนียวัตถุ และพระพุทธรูปปูนปั้น  ๒ องค์ สร้างด้วยไม้

จันทน์ ๔ องค์ และหลวงพ่อใหญ่ รอยพระพุทธบาทจำลอง วัดนี้ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาประมาณ  

พ.ศ. ๒๔๓๐ เขตวิสุงคามสีมากว้าง ๔๐ เมตร ยาว ๘๐ เมตร มีพระภิกษุอยู่จำพรรษา ๒ รูป สามเณร ๘ รูป  

 เจ้าอาวาสที่ทราบนามในระยะหลังมี ๒ รูป คือ รูปที่ ๑ พระอธิการทองรักษ์ สุทนฺโต พ.ศ. ๒๕๒๐ - 

๒๕๒๔ รูปที่ ๒ พระแสง สุตธมฺโม รักษาการสืบต่อมา 
 

พระพุธทรูปหลวงพ่อใหญ่วัดตาล  

 

ความเชื่อ ความศรัทธา ในพระพุทธศาสนาและพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ยังคงเป็นประเพณีปฏิบัติสืบต่อ

กันมาจากรุ่นสู่รุ่น ชาวบ้านชุมชนหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ให้ความเคารพนับถือ “หลวงพ่อใหญ่วัดตาล”  

พระพุทธรูปคู่บ้านคู่เมืองที่เลื่องลือถึงความศักดิ์สิทธิ์ในคำสาบาน ผู้ใดที่กระทำความผิดเมื่อมาอยู่ต่อหน้าหลวง

พ่อใหญ่มักจะกลัว และยอมรับสารภาพ ไม่กล้าทำผิดอีกส่วนผู้ที่ไม่ยอมรับผิดก็จะมีอันเป็นไปตามคำสาบาน  

ภายใน ๓ วัน ๗ วัน หลวงพ่อใหญ่วัดตาลจึงเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจและที่พ่ึงพิงทางจิตใจของชาวอำเภอหล่มเก่า   

พุทธลักษณะหลวงพ่อใหญ่วัดตาล หลวงพ่อใหญ่วัดตาล เป็นพระพุทธรูปปูนปั ้นปางมารวิชัย  

ประทับนั่งขัดสมาธิราบ ขนาดหน้าตักกว้าง ๒.๙๕ เมตร สูง ๔.๑๙ เมตร ครองจีวรห่มเฉียง เปิดพระอังสาข้าง

ขวา ทิ้งชายสังฆาฏิยาว โดยไม่มีชายสังฆาฏิ เนื่องจากบริเวณบั้นพระองค์คาดรัดประคด พระรัศมีเป็นเปลวแต่

ค่อนข้างแข็งไม่อ่อนช้อย พระพักตร์กลมมน มีขอบไรพระศก เม็ดพระศกขมวดเล็กคล้ายกับก้นหอยปลาย

แหลม พระขนงโค้งยาวจากดั้งพระนาสิกจรดพระนลาฏ หัวพระขนงจึงไม่ต่อกัน เปลือกพระเนตรเรียวเล็ก

เหลือบมองต่ำ พระกรรณประดิษฐ์ลายแบบอิสระ ไม่มีแบบแผนแน่นอน เบ้าพระกรรณไม่ลึก มีความยาวไม่ถึง

พระอังสา พระนาสิกโด่งเป็นสันสูงขึ้นมาถึงพระนลาฎจนดูคล้ายกับคั่นกลางระหว่างพระขนง จึงทำให้พระขนง

ทั้งสองข้างห่างออกจากกันและโค้งคล้ายคิ้วมนุษย์ บริเวณตอนปลายมีขนาดใหญ่คล้ายรูปสามเหลี่ยม ริมโอษฐ์

เรียวบาง พระหนุกลมมน พระพาหาไม่กว้างนัก พระอุระนูน พระหัตถ์วางบนพระเพลามีขนาดค่อนข้างใหญ่

เมื่อเทียบกับสัดส่วนโดยรวมขององค์พระ นิ้วพระหัตถ์ยาวตรงและยาวเสมอกันทั้งสี่นิ้ว พระองค์ตั้งตรง คาดรัด

ประคตขอบเว้าขึ้น และบริเวณปลายข้อพระบาทแสดงขอบชายสบง เป็นพระพุทธรูปที่มีพุทธลักษณะแบบ



[๑๒] 

ศิลปะที่ได้รับอิทธิพลล้านช้างในระยะหลัง ซึ่งมีความคลี่คลายจากแบบแผนในระยะแรก ๆ  โดยเฉพาะความงามตาม

แบบมหาปุริสลักษณะ ๑ ที่พัฒนามามากจนมีความเป็นพ้ืนเมือง (สำนักโบราณคดี กรมศิลปากร, ๒๕๕๑: ๒๖ - ๒๘) 

 

 

อิทธิพลศิลปะจากล้านช้าง พระพุทธรูปล้านช้างในช่วงกลางพุทธศตวรรษที่ ๒๐ – ปลายพุทธ

ศตวรรษที่ ๒๒ ช่วงนี้จัดเป็นยุคทองของการสร้างพระพุทธรูปศิลปะล้านช้าง เนื่องจากแสดงถึงความเป็น

เอกลักษณ์ได้อย่างสมบูรณ์แบบ พระพุทธรูปที่ถูกสร้างขึ้นมามีการผสมผสานกับอิทธิพลจากศิลปะอื่น  ๆ  

ได้อย่างลงตัว การสร้างมีความปราณีตงดงามและมีเอกลักษณ์ โดยพุทธลักษณะเด่น ๆ ในช่วงนี้ประกอบด้วย

พระเพลากว้าง พระอุระนูนล่ำสัน รับอิทธิพลจากศิลปะสุโขทัย มีเบ้าพระกรรณขนาดใหญ่ ติ่งพระกรรณห้อย

ยาวโค้งออกจากลำคอ พระเศียรส่วนมากมีลักษณะใหญ่รับกับพระอังสาที่กว้างขึ้น พระรัศมีมีหล ายแบบ 

โดยมากเป็นรูปเปลวแท่งตรง ยอดพระรัศมีอาจมีประดับด้วยอัญมณี 

จากการศึกษาพุทธลักษณะของหลวงพ่อใหญ่กับพระพุทธรูปในประเทศลาว ซึ่งผู้ช่วยศาสตราจารย์

สงวน  บุญรอด (๒๕๒๖: ๑๗๙ - ๑๘๐) ได้ศึกษาและรวบรวมไว้ในหนังสือพุทธศิลปะลาว และเทียบกับ

พระพุทธรูปในสมัยต่าง ๆ ที่ หม่อมเจ้าสุภัทรดิศ  ดิศกุล (๒๕๒๘: ๑๔ - ๓๙) รายงานไว้ในหนังสือศิลปะใน

ประเทศไทย และหนังสือศิลปะสุโขทัย ที่ศาสตราจารย์ ดร.สันติ เล็กสุขุม (๒๕๔๙: ๙๑  - ๙๙) เรียบเรียงไว้  

และหนังสือพระพุทธรูปสำคัญของสำนักวรรณกรรมและประวัติศาสตร์ กรมศิลปากร (๒๕๔๕:  ๑๖ - ๑๙) 

กล่าวว่า 



[๑๓] 

เมื่อเทียบพุทธลักษณะของหลวงพ่อใหญ่กับพระพุทธรูปลาว ซึ่งเป็นศิลปะแบบล้านช้างในยุคต่าง  ๆ 

แล้ว จะเห็นว่ามีพุทธลักษณะหลายอย่างที่เหมือนกัน ได้แก่ พระพักตร์แสดงเอกลักษณ์ของศิลปะล้านช้างยุค

หลังที่ในระยะแรก ๆ นำเอาศิลปะสกุลช่างต่างมาผสมผสาน และสะท้อนความเป็นตัวของตัวเองในที่สุด  

เริ่มตั้งแต่พระพักตร์กลมมน มีขอบไรพระศก เม็ดพระศกขมวดเล็ก ๆ คล้ายก้นหอยปลายแหลม พระขนงห่าง  

พระกรรณใหญ่หนา พระนาสิกใหญ่ พระโอษฐ์ยื ่นออกมาเล็กน้อย พระอุระไม่ล่ำสันนัก บั้นพระองค์ตรง  

พระหัตถ์ใหญ่ ฐานชุกชีมีลายแข้งสิงห์ ในส่วนของฐานชุกชีแบบเดิม เป็นลายแข้งสิงห์ มีลักษณะเหมือนกับฐาน

พระพุทธรูปล้านช้างตอนต้นยุคกลางกับพุทธศิลปะสมัยอยุธยาตอนต้น โดยมีศิลปะสุโขทัยเข้ามาปะปนด้วย คือ 

นิ้วพระหัตถ์ยาวเสมอกัน แต่ดูภาพรวมไม่อ่อนช้อยงดงามได้สัดส่วนเหมือนพระพุทธรูปสมัยสุโขทัย และมี

อิทธิพลศิลปะอู่ทอง ได้แก่ มีไรพระศก   
 

ตำนานการสร้าง “หลวงพ่อใหญ่วัดตาล” ประดิษฐานอยู่ที่วัดตาล ซึ่งเดิมมีชื่อว่า “วัดตาลสราญรมณ์”  

คนทั่วไปมักเรียกสั้น ๆ ว่า “วัดตาล” ตั้งอยู่ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ได้รับพระราชทาน

วิสุงคามสีมาในปี พ.ศ. ๒๔๐๓ สร้างขึ้นตั้งแต่เม่ือใดไม่ปรากฏหลักฐานการสร้าง เนื่องจากคนไทยสมัยก่อนไม่มี

การจดบันทึกเรื่องราวต่าง ๆ ไว้ มีเพียงตำนานเล่าขานกล่าวถึงเจ้าเมืองลุ่มหรือเจ้าเมืองหล่มเก่าเป็นผู้สร้าง  

บ้างก็ว่าเป็นชาวบ้านร่วมกันสร้าง และยังมีเรื่องเล่าสืบต่อกันมาว่า พระนางเนาวรงค์เทวี พระชายาของพ่อขุน

ผาเมืองเป็นผู้สร้างวัดตาล เพราะมีการบอกเล่าต่อ ๆ กันมาว่า “บ้านหินกลิ้งเป็นที่ตั้งของทหาร วัดตาลเป็น 

วัดสาบาน เมื่อทหารจะออกรบคลาใดจะต้องนำทหารมาทำพิธีสาบานตนเพื่อเสริมสร้างขวัญกำลังใจต่อหน้ า

หลวงพ่อใหญ่วัดตาล  โดยเฉพาะสมัยพ่อขุนผาเมืองนักรบผู้เก่งกล้าย่อมมีกองทหารที่แข็งแกร่ง มีจิตใจฮึกเหิม 

สามารถรบเคียงบ่าเคียงไหล่กับพ่อขุนผาเมืองจึงสามารถปราบขอมและกอบกู้อาณาจักรต่าง  ๆ ได้เป็นอิสระ 

และขับไล่ขอมออกจากราชอาณาจักรไทย” 

 



[๑๔] 

วัดทุ่งธงไชย 

 

  

วัดทุ่งธงไชย ตั้งอยู่เลขที่ ๖๕ บ้านวัดทุ่ง หมู่ที่ ๑๑ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย มีที่ดินตั้งวัดเนื้อที่ ๕ ไร่ อาณาเขตทิศเหนือยาว ๒ เส้น ๑๐ วา ติดต่อกับถนนริม

คลองน้ำพุง ทิศใต้ยาว ๒ เส้น ติดต่อกับที่นา ทิศตะวันออกยาว ๑ เส้น ๑๐ วา ติดต่อกับถนนซอยเข้าหมู่บ้าน 

ทิศตะวันตกยาว ๒ เส้น ติดต่อกับที่ตั้งโรงเรียน ซึ่งม ีน.ส. ๓ เป็นหลักฐาน 

 สร้างขึ้นเป็นวัดนับตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. ๒๓๐๐ โดยมีครูบาสิงห์เป็นผู้สร้าง ชาวบ้านเรียกสั้น ๆ ว่า 

“วัดทุ่ง” ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาในราว พ.ศ. ๒๓๓๐ เสนาสนะของวัดมีอุโบสถ ศาลาการเปรียญ และ

กุฎีสงฆ์ จำนวน ๒ หลัง มีพระภิกษุอยู่จำพรรษา ๑๐ รูป สามเณร ๒๖ รูป 



[๑๕] 

เจ้าอาวาส มี ๒๑ รูป คือ รูปที่ ๑ ครูบาสิงห์ รูปที่ ๒ ครูบาหลักคำ รูปที่ ๓ ครูบาสี รูที่ ๔ ครูบาธรรม 

(โสภา) รูปที่ ๕ ครูบากล่ำ รูปที่ ๖ พระครูประธานศาสนกิจ (ลังกา) รูปที่ ๗ พระหำ รูปที่ ๘ พระอินตา  รูปที ๙ 

พระหลอด รูปที่ ๑๐ พระพรมมา รูปที่ ๑๑ พระแก้ว รูปที่ ๑๒ พระสมพงษ์ รูปที่ ๑๓ พระสิทธิ์ รูปที่ ๑๔ พระหำ  

รูปที่ ๑๕ พระสมศรี รูปที่ ๑๖ พระสุรชัย รูปที่ ๑๗ พระถึง ฐานงฺกโร รูปที่ ๑๘ พระครูพิศาลพัชราทร (บัวเรียง) 

พ.ศ. ๒๕๐๕ - ๒๕๑๑ รูปที่ ๑๙ พระชารี กุสุมาโล รูปที่ ๒๐ พระแสง รูปที่ ๒๑ พระสมุห์โสภณ  โฆสธมฺโม 

ตั้งแต่ พ.ศ. ๒๕๑๙ เป็นต้นมา  
 

วัดม่วงชุม 

 

วัดม่วงชุม ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์  
ภาพจาก: https://atphetchabun.com/ 

 

วัดม่วงชุม ตั้งอยู่เลขที่ ๔๒ บ้านวัดพรวน หมู่ที่ ๙ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย มีที่ดินตั้งวัดเนื้อที่ ๔ ไร่ ๒ งาน ๒๖ ตารางวา อาณาเขตทิศเหนือยาว ๔๐ วา ติดต่อ

กับทุ่งนา ทิศใต้ยาว ๔๒ วา ติดต่อกับทางสาธารณะ ทิศตะวันออกยาว ๕๕ วา ติดต่อกับทางสาธารณะ ทิศ

ตะวันตกยาว ๕๕ วา ติดต่อกับลำคลอง ตาม น.ส. ๓ เลขท่ี ๑๑๕๘ 

ได้สร้างขึ้นเป็นวัดนับตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. ๒๓๐๖ ชาวบ้านรียก “วัดบ้านพรวน” ตามชื่อของหมู่บา้น 

ซึ่งเดิมนั้นเป็นหมู่บ้านของชาวไทยพรวน ที่ได้อพยพมาจากเวียงจันทน์ ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาในราว 

พ.ศ. ๒๓๙๗ เสนาสนะของวัดมี อุโบสถ ศาลาการเปรียญ และกุฎิสงฆ์ จำนวน ๒ หลัง มีพระภิกษุอยู่จำพรรษา 

๕ รูป สามเณร ๓๒ รูป ทางวัดได้เปิดสอน พระปริยัติธรรม พ.ศ. ๒๕๐๘ 

เจ้าอาวาสมีนานว่า พระอธิการประสิทธิ์ อติสโร 

 

https://atphetchabun.com/


[๑๖] 

วัดศรีมงคล 

 

วัดศรีมงคล ตั้งอยู่เลขที่ ๑ บ้านหินกลิ้ง หมู่ที่ ๒ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย มีที่ดินตั้งวัดเนื้อท่ี ๖ ไร่ ๒ งาน ๔๖ ตารางวา อาณาเขตทิศเหนือยาว ๒ เส้น ๑๕ วา 

ติดต่อกับถนนเข้าหมู่บ้าน ทิศใต้ยาว ๒ เส้น ๑๕ วา ติดต่อกับซอยเข้าหมู่บ้าน ทิศตะวันออกยาว ๒ เส้น  

๑๐ วา ติดต่อกับถนนสาธารณะ ทิศตะวันตกยาว ๒ เส้น ๑๐ วา ติดต่อกับแม่น้ำพุง  

ได้สร้างข้ึนเป็นวัดนับตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. ๒๔๑๐ ชาวบ้านเรียก “วัดคำกลิ้ง” หรือ “วัดหินกลิ้ง” ตาม

ชื่อหมู่บ้าน เดิมเคยเป็นวัดร้างซึ่งได้สร้างมาตั้งแต่ สมัยสุโขทัยตอนปลาย มีกำแพงเก่ารอบบริเวณวัด อุโบสถได้

ทำการบูรณะมาแล้ว ๓ ครั้ง เคยเป็นสถานที่ถือน้ำพิพัฒน์สัตยามาแต่โบราณ ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา

ราว พ.ศ. ๒๔๓๕ เขตวิสุงคามสีมากว้าง ๑๒ เมตร ยาว ๔๓ เมตร มีพระภิกษุอยู่จำพรรษา ๕ รูป สามเณร  

๑ รูป เจ้าอาวาสมีนามว่า พระอธิการจำปา ฐิตธมฺโม 



[๑๗] 

วัดศรีสุมังค์ 

 

 วัดศรีสุมังค์ ตั้งอยู่เลขที่ ๒๗ บ้านวัดกลาง หมู่ที่ ๔ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย มีที่ดินตั้งวัดเนื้อที่ ๓ ไร่ ๘๑ ตารางวา อาณาเขตทิศเหนือยาว ๓ เส้น ๑ วา ติดต่อ

กับซอยเข้าหมู่บ้าน ทิศใต้ยาว ๓ เส้น ๑ วา ติดต่อกับหมู่บ้าน ทิศตะวันออกยาว ๑ เส้น ๒ วา ติดต่อกับหมู่บ้าน 

ทิศตะวันตกยาว ๑ เส้น ๒ วา ติดต่อกับถนนสาธารณะ ตาม ส.ค. ๑ เลขที่ ๑๔๐ 

 สร้างขึ้นเป็นวัดนับตั้งแต่ พ.ศ. ๒๔๔๕ เดิมเรียก “วัดกลาง” โดยมีบุตรและธิดาของเจ้าเมืองลม (หล่มเก่า) 

สร้างขึ้นเป็นอนุสรณ์ และอุทิศส่วนกุศลให้บรรพบุรุษ เสนาสนะต่าง ๆ มีอุโบสถ ศาลาการเปรียญ และกุฎิสงฆ์ 

จำนวน ๓ หลัง ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาวันที่ ๒๑ ธันวาคม พ.ศ. ๒๕๒๒ 

 เจ้าอาวาสมี ๘ รูป คือ รูปที่ ๑ หลวงพ่อเป้า รูปที่ ๒ ครูบาคำ รูปที่ ๓ หลวงพ่อกา รูปที่ ๔ พระมหา

บุญไทย รูปที่ ๕ ครูบาแก้ว รูปที่ ๖ พระมหาบุญเพ็ง รูปที่ ๗ พระมหาบุญรอด รูปที่ ๘ พระมานิตย์ โชติธมโฺม 

รักษาการสืบต่อมา 



[๑๘] 

วัดสระเกศ 

 

 วัดสระเกศ ตั้งอยู่เลขที่ ๑๔๒ บ้านหล่มเก่า ถนนนฤพัฒน์ หมู่ที่ ๕ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า 

จังหวัดเพชรบูรณ์ สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย มีที่ดินตั้งวัดเนื้อที่ ๑๑ ไร่ ๓ งาน ๒๐ ตารางวา อาณาเขตทิศ

เหนือติดต่อกับคลองน้ำใส ทิศใต้ติดต่อกับถนนสุขาภิบาลตำบลหล่มเก่า ทิศตะวันออกติดต่อกับถนนสุขาภิบาล 

และตลาด ทิศตะวันตกติดต่อกับแม่น้ำพุง ตาม น.ส. ๓ เลขที่ ๑๓๙๐ พื้นที่วัดเป็นที่ราบลุ่ม อยู่ริมน้ำพุงทาง 

ฝั่งตะวันออก สภาพแวดล้อมเป็นอาคารร้านค้าตลาดสด มีถนนตัดผ่านโดยรอบการคมนาคมสะดวดอยู่ในย่าน

กลางของชุมชน อาคารเสนาสนะมี อุโบสถกว้าง ๘ เมตร ยาว ๒๐ เมตร บูรณะเมื่อ พ.ศ. ๒๔๙๖ ศาลาการ

เปรียญกว้าง ๑๔ เมตร ยาว ๒๘ เมตร สร้าง พ.ศ. ๒๕๒๔ เป็นอาคารคอนกรีต ๒ ชั้น กุฎิสงฆ์ จำนวน ๑๔ หลัง 

สำหรับปูชนียวัตถุมี พระประธานในอุโบสถ ปางมารวิชัย และรอยพระพุทธบาทจำลอง  

วัดสระเกศ หรือเรียกอีกนามหนึ่งว่า “วัดศรีสระเกษ” ที่ได้นามวัดอย่างนี้เพราะที่บริเวณมีสระน้ำ 

และต้นเกตุใหญ่มีมานานเป็นสัญลักษณ์ สร้างขึ้นเป็นวัดนับตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. ๒๓๒๐ เดิมวัดร้าง เรียกว่า 

“วัดคลองน้ำใส” เพราะตั้งอยู่ที่ฝั่งคลองน้ำใส นับเป็นวัดที่ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาแล้วตั้งแต่ประมาณ 

พ.ศ. ๒๓๒๕ เขตวิสุงคามสีมากว้าง ๔๐ เมตร ยาว ๘๐ เมตร ทางวัดได้เปิดสอนปริยัติธรรม พ.ศ. ๒๔๙๖  

มีทั้งแผนกธรรมและบาลี แผนกสามัญ พ.ศ. ๒๕๒๖ โรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์ พ.ศ. ๒๕๒๓ เป็นวัด

พัฒนาตัวอย่าง พ.ศ. ๒๕๑๘ วัดนี้พระภิกษุอยู่จำพรรษา ๒๘ รูป สามเณร ๑๔๓ รูป  



[๑๙] 

 เจ้าอาวาสที่ทราบนามมี ๕ รูป คือ รูปที่ ๑ พระสุ พุทฺธสโร พ.ศ. ๒๔๔๕ - ๒๔๕๐ รูปที่ ๒ พระ

อาจารย์โสภา พ.ศ. ๒๔๕๑ – ๒๔๖๓ รูปที่ ๓ พระอาจารย์กอง พ.ศ. ๒๔๖๔ - ๒๔๖๘ รูปที่ ๔ พระครูประธาน

ศาสนกิจ (สงกา) พ.ศ. ๒๔๗๒ - ๒๕๒๔ รูปที่ ๕ พระครูบุรเขตพิทักษ์ พ.ศ. ๒๕๒๕ เป็นต้นมา และดำรง

ตำแหน่งเจ้าคณะอำเภอหล่มเก่านี้อีกด้วย 

 

 

 



[๒๐] 

วัดวังเวิน 

 

 วัดวังเวิน ตั้งอยู่เลขที่ ๖๘ บ้านวังเวิน หมู่ที่ ๑๒ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย มีที่ดินตั้งวัดเนื้อท่ี ๖ ไร่ ๖๔ ตารางวา อาณาเขตทิศเหนือติดต่อกับลำคลอง ทิศเหนือ

ติดต่อกับลำคลอง ทิศใต้ติดต่อกับถนนสาธารณะ ทิศตะวันออกติดต่อกับที่ตั้งบ้านของนายปุ่น ทิศตะวันตก

ติดต่อกับลำคลอง 

 ได้สร้างข้ึนเป็นวัดนับตั้งแต่ประมาณ พ.ศ. ๒๔๑๐ มีนามตามชื่อบ้าน เสนาสนะต่าง ๆ มี อุโบสถ ศาลา

การเปรียญ และกุฏิสงฆ์จำนวน ๕ หลัง ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาประมาณ พ.ศ. ๒๔๕๐ มีพระภิกษุ  

อยู่จำพรรษา ๗ รูป สามเณร ๓๔ รูป ทางวัดได้เปิดสอนพระปริยัติธรรม พ.ศ. ๒๕๑๔ และได้จัดตั้งโรงเรียน

การศึกษาผู้ใหญ่ขึ้นที่วัดนี้ด้วย 

 เจ้าอาวาสที่ทราบมี ๓ รูป คือ รูปที่ ๑ พระอธิการสำราญ รูปที่ ๒ พระอธิการมั่ง รูปที่ ๓ เจ้าอธิการ

จันทร์ กิตติณาโณ ตั้งแต่ พ.ศ. ๒๕๐๗ เป็นต้นมา ซึ่งได้ดำรงตำแหน่งเจ้าคณะตำบลนี้ด้วย 



[๒๑] 

 

ความหลากหลายทางด้านศิลปวัฒนะธรรม ความเชื่อ สถาปัตยกรรม ในพระพุทธศาสนาที่หล่อหลอม

จิตใจของคนในชุมชนให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน สะท้อนออกมาในด้านรูปแบบของแต่ละวัดซึ่งมี เอกลักษณ์

เฉพาะ ถึงแม้ว่าพื้นที่วัดในชุมชนระยะทางจะไม่ห่างกันแต่ก็มีประวัติความเป็นมาและเรื่องเล่าแตกต่างที่มีความ

น่าสนใจสำหรับคนที่ชอบท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม การมาเที่ยวที่อำเภอหล่มเก่าจะได้สัมผัสกับบรรยากาศ

เรื่องราวตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ถ่ายทอดออกมาในแต่ละวัด ได้อย่างมีคุณค่าและน่าจดจำ รวมถึงการได้กราบ

ไหว้พระพุทธรูปที่มีความศักดิ์สิทธิ์ขอพรสิ่งต่าง ๆ ที่จะทำให้ผู้มาเท่ียวได้ประสบความสำเร็จดังใจหมาย 

 



[๒๒] 

สถาปัตยกรรมพื้นถิ่นตลาดห้องแถวขายของ 

ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 

 
 

ชุมชนตลาดเทศบาลหล่มเก่า เป็นชุมชนที่มีความเป็นอัตลักษณ์ที่น่าสนใจ ทั้งนี้พ่ีน้องชาวหล่มเก่าเป็น

กลุ่มชนที่มีเชื้อสายชาวลาวที่อพยพมาจากหลวงพระบาง เวียงจันทน์ ซึ่งแน่นอนเหลือเกินที่ผู้คนที่เคลื่อนย้าย

เข้ามาตั้งถิ่นฐานบ้านช่องทำมาหากิน ย่อมมีสิ่งที่ดี ๆ ติดตัวมาเสมอ และด้วยความชาญฉลาดทางภูมิปัญญานี้

เองจึงทำให้ชุมชนตลาดเทศบาลหล่มเก่ากับสะท้อนสิ่งที่ดีงามทางวัฒนธรรม ถ่ายทอดออกทางช่างฝีมือที่โดด

เด่นเป็นเอกลักษณ์ ยืนยาวท้าสายลมและแสงแดดมานานกว่า ๑๐๐ ปี ดังจะได้กล่าวต่อไปนี้ 

ตลาดหล่มเก่าโดยภาพรวม มีลักษณะเป็นห้องแถวไม้สองชั้น ทอดตัวยาวไปตามแนวถนนสองฝั่งฝาก

ถนน ถึงแม้จะมีทางแยกเป็นสามแยกหรือสี่แยกก็ตาม ลักษณะห้องแถวสองชั้นก็ยังคู่ขนานกับทอดตัวยาวไป

ตามถนน ทำการค้าขายสินค้าที่หลากหลายนานาชนิด  ซึ่งตั้งแต่ก่อตั้งจนปัจจุบัน กิจกรรมทางการค้าก็ยังคง

ดำเนินเคียงคู่กับวิถีชุมชนของพี่น้องที่อยู่ในเขตเทศบาลตำบลหล่มเก่า ที่ยืนยาวมานานกว่า ๑๐๐ ปี จน

ปัจจุบัน 

โครงสร้างอาคารแต่เดิมเป็นโครงสร้างด้วยไม้ล้วน ๆ ทั้งนี้ อาจเป็นเพราะสภาพแวดล้อมของพ้ืนที่อุดม

ไปด้วยป่าไม้ ซึ่งเป็นวัสดุธรรมชาติ ต่อมาตัวอาคารบางส่วนเกิดชำรุดทรุดโทรมไปตามกาลเวลา การซ่อมแซมก็

จะท้ังการใช้คอนกรีตเสริมเหล็กและการใช้ไม้มาซ่อมบำรุงเพ่ือรักษาอัตลักษณ์และโครงสร้างเดิมเอาไว้ ไม่ว่าจะ



[๒๓] 

เป็นเสา คาน คอสอง รอด ขื่อ พื้นกระดาษ ฝา ช่องลม ลายฉลุต่าง  ๆ ส่วนใหญ่ก็ยังคงใช้ไม้เป็นพื้น และยัง

อบอวลไปด้วยกระแสการทำมาค้าขายอันเป็นวิถีชาวตลาดเรื่อยมา 

มองในแง่มุมของเชิงช่างพอจะอนุมานได้ว่า ชาวหล่มเก่ามีช่างพื้นบ้านที่มีฝีมือ ทั้งในการวางผังเมือง 

การเลือกใช้วัสดุให้เหมาะสม ความประณีตทางการใช้เครื่องทุ่นแรงที่เกี่ยวข้องกับงานไม้ การวางจังหวะระยะ

ช่องไฟของร้านรวง ตัวอาคารทั้งนี้มีความสอดคล้องที่เหมาะสมกับประโยชน์ในการใช้งานที่ชั้นล่างเป็นสถานที่

จัดเก็บสินค้าเพื่อจัดจำหน่าย ส่วนชั้นบนเป็นสถานที่อยู่อาศัยตลอดทั้งตัวอาคาร 

ข้าวของที่มีไว้จำหน่ายก็ล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งของจำเป็นในการดำรงชีวิตของคนในเขตหล่มเก่า ของใช้ใน

ชีวิตประจำวัน ร้านบริการความงาม ช่างเสริมสวย เสื้อผ้าอาภรณ์ หยูกยา ข้าวของเครื่องใช้ในครัวเรือนและ

ของที่จำเป็นในการทำการเกษตร ทั้งนี้การจัดร้านรวงก็เป็นไปตามความคิดสร้างสรรค์ที่เป็นอิสระของเจ้าของ

ร้าน วัสดุในการก่อสร้าง สุขภัณฑ์ เครื่องมือจับสัตว์น้ำสัตว์บก มีทั้งสำเร็จรูปและส่วนประกอบ ร้านอาหารตาม

สั ่ง ฯลฯ ทั ้งนี ้การค้าขายที่ดูวุ ่นวายกับการสัญจรไปมาที่เหมือนจะไม่สะดวกนัก ด้วยความวุ ่นวายของ

ยานพาหนะ ตามยุคสมัยนั่นซ่อนความพึงพอใจในเชิงธุรกิจของผู้ประกอบการค้า และลูกค้ามีมาเลือกซื้อหา

สิ่งของที่จำเป็นไปยังชีพในพื้นที่นั่นเอง 

 

   
 

ห้องแถวขายของ ๒ ชั้น และ ๑ ชั้น 
 

ตลาดห้องแถวหล่มเก่า เป็นย่านชุมชนที่มีผู้คนทำมาค้าขายมานานแสนนาน ประกอบกับตัวตลาดอยู่

ติดกับบริเวณลานวัดสระเกศ ทางทิศตะวันตกลานวัดที่กว้างขวาง กลายเป็นศูนย์การค้ามะขามหวานที่ยิ่งใหญ่

ในอดีต มะขามหวานหลากหลายสายพันธุ์อันเป็นอัตลักษณ์ของชาวเพชรบูรณ์ มารวมอยู่ที่นี้ ส่งผลให้พ่อค้า

แม่ค้าน้อยใหญ่ต่างนำสินค้ามาทำการค้าขาย แลกเปลี่ยนกันบริเวณลานวัดสระเกศ ยังติดกับตลาดสด ด้วยเหตุ

นี้ ตัวตลาดสดเองก็จะคราคลั่งไปด้วยสินค้าพื้นเมือง พืชผักสวนครัว ผักพื้นถิ่น อาหารรูปแบบบ้าน ๆ ที่ซ้อน

วัฒนธรรมอันเป็นเอกลักษณ์ของชาวไทหล่มให้ผู้ซื้อมาจับจ่ายกันทุกวัน 



[๒๔] 

 
 

ประตูทางเข้าตลาดเทศบาลหล่มเก่า บริเวณลานวัดสระเกศ 
 

 
 

ประตูทางเข้าวัดสระเกศ 
 

ในส่วนของลานวัดที่เคยเป็นตลาดมะขาม บางช่วงก็มีการปรับเปลี่ยนกิจกรรม ยามที่หมดฤดูกาล

มะขามหวาน ก็ปรับเป็นตลาดค้าย่อย ของรถเร่มาจอดกางแผงขายของ เสื้อผ้าอาภรณ์ข้าวของเครื่องสาน 

เครื่องมือการเกษตร บางคราวก็ปรับเป็นสถานที่จอดรถที่ใกล้ชิดกับตลาดสด ทำให้บรรยากาศของตลาดใน

ชุมชนยังอบอวลไปด้วยผู้ค้าขายและชาวบ้านใกล้เคียง หรือแม้แต่คนต่างอำเภอก็มาซื้อหาสินค้ากันเสมอ 

 



[๒๕] 

ทางด้านทิศเหนือติดกับสามแยกบริเวณซอยพิทักษ์บำรุง ๘ แบ่งระหว่างพื้นที่ตลาดหรืออาคารไม้เก่า

กับอาคารลักษณะอ่ืนสำหรับอยู่อาศัย  

ทางด้านทิศใต้ติดกับสี่แยกทางเข้าตลาดสดบริเวณซอยพิทักษ์บำรุง ๑๐ และ ๑๑ แบ่งระหว่างพื้นที่

ตลาดหรืออาคารไม้เก่ากับอาคารลักษณะอ่ืนสำหรับอยู่อาศัย   

ทางด้านทิศตะวันตกติดสะพานข้ามคลองวังหิน วัดสระเกศ และฝายวัวสิม แบ่งระหว่างพื้นที่ชุมชน

ตลาดและพ้ืนที่ชุมชนตลาดและพ้ืนที่ชุมชนอีกฝั่งของลำน้ำ 

ทางด้านทิศตะวันออกติดกับสามแยกบริเวณซอยนฤพัฒน์ ๕ แบ่งระหว่างพ้ืนที่ตลาดหรืออาคารไม้เก่า

กับพ้ืนที่สาธารณูปโภคและสถานที่ราชการต่าง ๆ มีซุ้มประตูตลาด และสี่แยกตัดกันที่ใจกลางของชุมชน 

 

 
 

ซุ้มประตูทางเข้าตลาดห้องแถว ๑๐๐ ปี  
 

เรือนห้องแถวไม้ เป็นลักษณะเรือนค้าขายที่เป็นประตูบานเฟี้ยมไม้ มีช่องลมด้านบน  ส่วนเรือนห้อง

แถวไม้สองชั้นจะมีระเบียงด้านหน้าเรือนและมีช่องลมด้านบนยาวตลอดแนวต่อเนื่องกัน  สีของเรือนห้องแถว

ไม้เป็นสีของไม้ธรรมชาติ เป็นโทนเดียวกัน มีความสวยงามอย่างมาก และแบบของราวระเบียงและช่องลมที่มี

ลวดลายเฉพาะแตกต่างกันไปในแต่ละหลัง 



[๒๖] 

 
 

ระเบียงก้ันตกตลาดห้องแถว ๑๐๐ ปี 
 

   

 
 

ลักษณะเรือนห้องแถวไม้ชั้นเดียว  โครงสร้างอาคารเป็นเสาคานไม้ หลังคาทรงจั่ว มุงด้วยสังกะสีมี

ชายคาลาดมาทางด้านหน้า  ตัวผนังอาคารเป็นไม้ ประตูบ้านเป็นบานเฟ้ียมไม้ ลักษณะเป็นแผ่นไม้ทึบเรียบต่อ

เรียงกันแนวตั้ง สามารถพับทบกันได้ในการเปิด 



[๒๗] 

ลักษณะเรือนห้องแถวไม้สองชั้น โครงสร้างอาคารเป็นเสาคานไม้ หลังคาทรงจั่ว มุงด้วยสังกะสีมี

ชายคาลาดมาทางด้านหน้า  ตัวผนังอาคารเป็นไม้ ประตูบ้านเป็นบานเฟ้ียมไม้ ลักษณะเป็นแผ่นไม้ทึบเรียบต่อ

เรียงกันแนวตั้ง สามารถพับทบกันได้ในการเปิด เหนือประตูส่วนใหญ่มีช่องลมระบายอากาศยาวตลอดแนวของ

ห้องแถว ชั้นบนเป็นระเบียงไม้ยาวต่อกันตลอดแนว พ้ืนไม้ มีที่ก้ันระเบียงของแต่ละห้อง และกันตกไม้ ลวดลาย

แตกต่างกันไป 

 ชุมชนตลาดเทศบาลหล่มเก่า อำเภอเมือง จังหวัดเพชรบูรณ์  ถือได้ว่าเป็นย่านชุมชนเก่าแก่อายุกว่า 

๑๐๐ ปี เป็นศูนย์กลางการค้าในเมืองหล่มเก่า มีเรือนห้องแถวไม้เก่ามีเอกลักษณ์อย่างยิ่ง ตลอดแนวยาว 2 ฝั่ง

ของถนนทางหลวงแผ่นดินหมายเลข ๒๐๐๕ หรือ ถนนนฤพัฒน์ ในเขตย่านชุมชนตัดกับถนนพิทักษ์บำรุง  

ประกอบด้วยเรือนห้องแถวไม้ชั้นเดียว และเรือนห้องแถวไม้สองชั้น   มีสินค้าอุปโภคและบริโภคมากมาย ทั้ง

ของเก่า ใหม่ ให้นักท่องเที่ยวได้เลือกชม   

 เรือนห้องแถวไม้ ณ ปัจจุบัน มีสภาพทรุดโทรมตามกาลเวลา บางส่วนมีการรื้อถอน บางส่วนมีการ

สร้างใหม่  ทั้งนี้สาเหตุมาจากการเสื่อมสภาพตามธรรมชาติของเรือนไม้ห้องแถว การเปลี่ยนแปลงกรรมสิทธิ์ใน

การครอบครอง เป็นต้น  ชุมชนตลาดเทศบาลตำบลหล่มเก่า อำเภอเมือง จังหวัดเพชรบูรณ์ เป็นชุมชน

ศูนย์กลางที่ติดกับพื้นที่ต่างๆ ยังคงเฉิดฉาย พลุกพล่านด้วยผู้คนที่มาจับจ่ายใช้สอย ตัวอาคารที่ทอดยาวไปตาม

ถนนมานานกว่า ๑๐๐ ปี ยังคงท้าทายให้ท่านทั้งหลายมาเยี่ยมชม และตลาดหล่มเก่ายังคงเป็นเพชรที่พร่าง

พราวอยู่ในเมืองหล่มอยู่เสมอ  
 

 



[๒๘] 

ประเพณ ี 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
หล่มเก่า เป็นชุมชนที่มีวัฒนธรรมอันดีงามควรแก่การอนุรักษ์ ไม่ว่าจะเป็น ภาษา อาหาร การแต่งกาย 

และ วัฒนธรรมประเพณีที่สืบทอดกันมาแต่โบราณก็มีมาก ในปัจจุบันคนหล่มเก่า ก็ยังคงสืบทอดวัฒนธรรม
เหล่านี้ไว้เป็นอย่างดี จากการลงพ้ืนที่ศึกษาเก็บรวบรวมข้อมูลทางวัฒนธรรมของหล่มเก่าแล้ว ทำให้ได้ทราบว่า 
หล่มเก่า มีวิถีชีวิตที่สอดคล้องกับประเพณีอยู่ตลอดปี เรียกว่า ฮีตสิบสอง 

“ฮีตสิบสอง” คำว่า “ฮีต” มาจากคำว่า “จารีตประเพณี” หรือสิ่งที่ยึดถือประพฤติปฏิบัติสืบต่อกัน
เป็นระยะเวลายาวนาน ส่วนคำว่า “สิบสอง” หมายถึง เดือนทั้ง ๑๒ เดือนในรอบหนึ่งปี ดังนั้นความหมาย
โดยรวม ๆ จึงหมายถึง งานบุญประเพณีในแต่ละเดือนของชาวลาวหล่ม ซึ่งยึดถือปฏิบัติสืบต่อกันมาแต่ครั้ง
โบราณ จุดมุ่งหมายเพื่ออุทิศส่วนกุศลให้แก่บรรพบุรุษผู้ที่ล่วงลับ ตอบแทนบุญคุณของธรรมชาติ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
ที่ช่วยดลบันดาลให้มีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดี ในแต่ละเดือนจะจัดให้มีงานบุญที่แตกต่างกันดังนี้ 
 

เดือนอ้าย  บุญเข้ากรรม   
จัดขึ้นช่วงเดือนธันวาคม  เพ่ือให้พระภิกษุสงฆผ์ู้ต้องอาบัติขั้นสังฆาทิเสส (มีความรุนแรงรองลงมาจาก

อาบัติขั้นปาราชิก) เข้าพิธีกรรมปลงอาบัติด้วยการอยู่ในเขตที่จำกัด เพ่ือชำระจิตใจให้สะอาด 
เดือนยี ่ บุญคูนลาน (บางท้องถิ่นเรียก “บุญกองข้าว”)   

จัดขึ้นช่วงหลังฤดูเก็บเกี่ยว  ก่อนที่จะนำข้าวที่นวดแล้วไปเก็บในยุ้งฉาง ชาวบ้านจะทำบุญขวัญข้าว 
โดยนิมนต์พระภิกษุมาสวดเพื่อให้เกิดความเป็นสิริมงคล และเป็นนิมิตหมายที่ดีให้ปีต่อ  ๆ ไปที่จะทำนานั้น
เกิดผลดียิ่ง ๆ ขึ้น 
เดือนสาม  บุญข้าวจี่   

จัดขึ้นในช่วงหลังงานมาฆบูชา  โดยชาวนาจะนำข้าวจี่ (ข้าวเหนียว) นึ่งสุก ปั้นเป็นก้อนเท่าไข่เป็ดทา
เกลือ นำไปเสียบไม้ย่าง จากนั้นตีไข่ทาให้ทั่วแล้วย่างจนไข่สุก และถอดไม้ออก นำน้ำตาลอ้อยยัดใส่ตรงกลาง
เป็นไส้ และนำไปถวายพระสงฆ์ในช่วงที่หมดฤดูทำนาแล้ว เพ่ือเป็นการทำบุญ 
เดือนสี่ บุญพระเวส   

จัดขึ้นในช่วงเดือนมีนาคม ข้างขึ้นหรือข้างแรมก็ได้ งานบุญพระเวส งานบุญมหาชาติ หรืองานฟัง
เทศน์เวสสันดรชาดก ถือว่าเป็นชาดกที่ยิ่งใหญ่ ชาวบ้านจะช่วยกันตกแต่งประดับประดาโรงธรรมด้วยดอกไม้ 
ของหอม ใช้ดอกบัวประดับธรรมมาสน์ มีการจัดรูปขบวนแห่พระเวส และนางมัทรีออกจากป่าเข้าในเมืองไป
สิ้นสุดที่พระอุโบสถ และมีการเทศน์มหาพระเวสตลอดวัน 

 
 
 



[๒๙] 

เดือนห้า  บุญสงกรานต์   
จัดขึ ้นในช่วงตรุษสงกรานต์ นับเป็นงานบุญที ่ย ิ ่งใหญ่  โดยมีการจัดงานติดต ่อกันหลายวัน  

หรือติดต่อกันเป็นสัปดาห์ มีประกวดและขบวนแห่นางสงกรานต์ จึงได้รับความสนใจจากนักท่องเที่ยวมากที่สุด 
ถือเป็นวันปีใหม่ของไทยอีกด้วย 
เดือนหก  บุญบ้ังไฟ   

จัดขึ้นในช่วงเดือนหกก่อนฤดูการทำนาจนมาถึง ย่างเข้าฤดูฝน คล้ายกับงานบุญบั้งไฟในภาคอีสาน
ของไทย จุดประสงค์เพ่ือบูชาหลักเมือง และขอให้ฝนตกต้องตามฤดูกาล ปีใดที่ไม่มีการทำบุญบั้งไฟเชื่อว่าปีนั้น
จะเกิดเภทภัยต่าง ๆ และถือเป็นสัญญาณว่าฤดูทำนากำลังจะเริ่มต้นแล้ว นับเป็นงานที่สืบทอดมาแต่ครั้ง
โบราณกาล 
เดือนเจ็ด  บุญซำฮะ  

จัดขึ้นในช่วงเดือนมิถุนายน  ถึงแม้จะดูเป็นงานเล็ก ๆ แต่มีความสำคัญ จุดประสงค์เพื่อเป็นการล้าง
เสนียดจัญไรที่เกิดกับหมู่บ้าน เพ่ือให้หมู่บ้านมีแต่ความสงบสุข 
เดือนแปด  บุญเข้าพรรษา   

จัดขึ้นในช่วง วันขึ้น ๑๕ ค่ำ เดือน ๘ เป็นการเริ่มต้นฤดูเข้าพรรษา พระสงฆ์จะออกบิณฑบาตเป็นเวลา 
๓ เดือน ตามพุทธบัญญัติ นับแต่วันเข้าพรรษาเป็นต้นไป ในวันแรกนี้จะมีการทำบุญตักบาตรตามวัดต่าง ๆ 
เดือนเก้า  บุญห่อข้าวประดับดิน   

จัดขึ้นในช่วงเดือนสิงหาคม  เป็นการทำพิธีกรรมอุทิศส่วนกุศลให้กับวิญญาณบรรพบุรุษ และวิญญาณ
ไร้ญาติให้ออกมารับส่วนบุญ ชาวบ้านจะนำอาหารคาว หวาน บุหรี่ หมาก พลู ใส่ลงในกรวยใบตอง นำไปวาง
ตามพ้ืนดิน หรือใต้ต้นไม้บริเวณรั้วบ้าน รั้ววัด  
เดือนสิบ  บุญข้าวสาก หรือสลาก 

จัดขึ้นในช่วงวันขึ้น ๑๕ ค่ำ เดือน ๑๐ เพื่ออุทิศส่วนกุศลให้คนตาย หรือเปรต ห่างจากงานวันห่อข้าว
ประดับดิน ๑๕ วัน อันเป็นเวลาที่เปรตต้องกลับไปยังที่อยู่ของตน 
เดือนสิบเอ็ด  บุญออกพรรษา   

จัดขึ้นในช่วงวันขึ้น ๑๕ ค่ำ เดือน ๑๑  เป็นการตักบาตรเทโว มีการจัดอาหารไปถวายพระภิกษุสงฆ์ 
สามเณร มีการกวนข้าวทิพย์ (กระสาสารท) ถวาย มีการถวายผ้าจำพรรษา และปราสาทผึ้ง โดยนำไม้ไผ่มาสาน
เป็นรูปปราสาท ตกแต่งสวยงามจัดขบวนแห่ปราสาทผึ้งไปถวายพระในตอนค่ำเพ่ืออุทิศส่วนกุศลให้แก่ผู้ล่วงลับ  
เดือนสิบสอง  บุญกฐิน   

จัดขึ้นในช่วงวันแรม ๑ ค่ำ เดือน ๑๑ – วันเพ็ญเดือน ๑๒  เป็นการถวายผ้าแด่พระสงฆ์ที่จำพรรษา
ตลอดช่วงเข้าพรรษา นับเป็นงานบุญที่กระทำมาแต่โบราณ  

 
 
 



[๓๐] 

คองสิบสี่ เป็นคำและข้อปฏิบัติคู ่กับฮีตสิบสอง คอง แปลว่า แนวทาง หรือ ครรลอง ซึ่งหมายถึง   
ธรรมเนียมประเพณี หรือแนวทาง และ สิบสี่ หมายถึง ข้อวัตรหรือแนวทางปฏิบัติสิบสี่ข้อ ดังนั้น คองสิบสี่จึง 
หมายถึง ข้อวัตรหรือแนวทางที่ประชาชนทุกระดับนับตั้งแต่พระมหากษัตริย์ ผู้มีหน้าที่ปกครองบ้านเมือง  
พระสงฆ์ และคนธรรมดาสามัญพึงปฏิบัติสิบสี่ข้อ อาจสรุปได้หลายมุมมองดังนี ้

๑. เป็นหลักปฏิบัติกล่าวถึงครอบครัวในสังคม ตลอดจนผู้ปกครองบ้านเมือง 
๒. เป็นหลักปฏิบัติของพระมหากษัตริย์ในการปกครองบ้านเมือง และหลักปฏิบัติของประชาชนต่ อ

พระมหากษัตริย์ 
๓. เป็นหลักปฏิบัติที่พระราชายึดถือปฏิบัติ เน้นให้ประชาชนปฏิบัติตามจารีตประเพณี และคนใน

ครอบครัวที่ปฏิบัติต่อกัน 
๔. เป็นหลักปฏิบัติในการปกครองบ้านเมืองให้อยู่เย็นเป็นสุขตามจารีตประเพณี 

 

 นอกจากฮีตสิบสอง ดังที่กล่าวมาข้างต้นนั้น ในบางชุมชน ก็จะมีปะเพณีที่มีชื่อเรียกเฉพาะ และเป็นที่
รู้จักกันโดยทั่ว เมื่อถึงเวลาที่ชุมชนนั้น ๆ จัดประเพณีก็จะมีผู้คนจากทั่วสารทิศมาเที่ยวชมงาน ในที่นี้ จะขอ
ยกตัวอย่าง เช่น สรงน้ำพระธาตุวัดวังเวิน ประเพณีแข่งเรือหล่มเก่า ประเพณีแห่กัณฑ์หลอน  
 

๑. สรงน้ำพระธาตุวัดวังเวิน ประเพณี  (เดือนห้า บุญสงกรานต์) 
ประวัติของประเพณีสรงน้ำพระธาตุวัดวังเวินนั้น 

ต้องย้อนไปเมื่อปี พ.ศ. ๒๕๓๓ ในสมัยที่หลวงปู่จันทร์ 
กิตติญาโณ (พระครูพัชรกิตติญาณ) เป็นเจ้าอาวาส 
วัดวังเวิน  และยังเป็นเกจิอาจารย์ชื ่อดังของอำเภอ 
หล่มเก่า ได้ร่วมกันกับชาวบ้านบูรณปฏิสังขรณ์วัดวังเวิน 
รวมถึงพระธาตุซึ ่งมีอายุกว่าร้อยปี ทำให้พระธาตุองค์  
เดิมถูกพระอุโบสถสร้างครอบไว้  

 



[๓๑] 

จึงได้มีการให้สร้างพระธาตุองค์ใหม่ข้ึนบริเวณทิศตะวันตกของพระอุโบสถแทน และได้บรรจุเครื่องราง
ของขลัง ของมงคลโบราณที่หลวงปู่จันทร์ปลุกเสกด้วยตัวท่านเองไว้ในพระธาตุองค์ใหม่ด้วย  เดิมทีก่อนที่จะมี
การบูรณปฏิสังขรณ์พระธาตุ และสร้างพระธาตุองค์ใหม่นี้  เมื่อถึงวันสงกรานต์ ชาวบ้านจะมีการสรงน้ำพระ
และก่อพระเจดีย์ทรายบริเวณข้าง ๆพระธาตุองค์เก่า  ปัจจุบันจึงได้มีการสรงน้ำพระธาตุองค์ใหม่แทนและ
กำหนดให้มีประเพณีสรงน้ำพระธาตุวัดวังเวิน ในวันขึ้น ๖ ค่ำ เดือน ๖ ของทุกปี มาจนถึงปัจจุบัน 

เช้าของวันขึ ้น ๖ ค่ำ เดือน ๖ (๒๐ เมษายน ๒๕๖๑) ด้วยวันนี้เป็นวันดีมีปะเพณีประจำพื้นถิ่น 
ชาวบ้านต่างพร้อมใจพากันมาที่วัดวังเวิน เพ่ือร่วมพิธีสำคัญ ภายในวัดค่อนข้างคึกคัก ทั้งผู้เฒ่า ผู้แก่ พ่อ แม่ พ่ี
น้อง บ้างจูงลูกหลาน บ้างถือปิ่นโตกับข้าว นุ่งห่มเครื่องแต่งกายสวยงาม ทั้งตามยุคสมัย และแต่งกายอนุรักษ์
ไทหล่มนุ่งห่มซิ่นหัวแดงตีนก่านก็ไม่น้อย เด็กเล็กใส่เสื้อคอกระเช้าก็น่ารักน่าเอ็นดู ซึ่งทุกคนมารวมกันเพ่ือร่วม
สรงน้ำพระธาตุวังเวินที่ทำกันมาทุก ๆ ปี  

เวลาประมาณ ๐๙.๐๐ น. ประเพณีมงคลได้เริ่มต้นขึ้น ด้วยพิธีบวงสรวงพระธาตุ โดยผู้ทำพิธีได้จัดโต๊ะ
ตั้งเครื่องเซ่นไหว้พร้อมด้วยบายศรีสวยงามไว้ที่บริเวณด้านหน้าพระธาตุ ซึ่งนอกจากชาวบ้านแล้วยังมีผู้นำ
ชุมชน รวมไปถึงหน่วยงานต่าง ๆ ที่เริ่มเข้ามามีบทบาทในประเพณี  มาร่วมบวงสรวงพระธาตุกับชาวบา้นด้วย 
เมื่อเสร็จสิ้นพิธีบวงสรวงแล้ว  ก็จะแยกย้ายกันพักผ่อน  เพื่อรอเวลาที่จะร่วมขบวนแห่พระธาตุ ระหว่างนี้บน
ศาลาการเปรียญจะมีพิธีเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่ประทับร่างทรง  ด้วยความที่ชาวหล่มเก่าพื้นเพคือชาวลาวที่อพยพ
มาตั้งถิ่นฐานที่หล่ม และหนึ่งในความเชื่อที่ติดตัวมาด้วยคือ ความเชื่อเรื่องการเคารพนับถือเจ้าพ่อเจ้าแม่ เรา
จึงเห็นร่างเจ้าพ่อเจ้าแม่ร่วมในพิธี หรือวันสำคัญต่าง ๆ ของชาวบ้านเสมอ ในประเพณีสรงน้ำพระธาตุวัดวังเวิน
นี้ก็เช่นกัน  

โดยเริ่มมาตั้งแต่สมัยหลวงปู่จันทร์ที่ท่านเห็นพ้องกันกับ
ชาวบ้านว่าควรเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่ของทุกหมู่บ้านในอำเภอหล่มเก่า 
มาร่วมพิธีสรงน้ำพระธาตุเพื่อเสริมความเป็นสิริมงคล ทั้ งหมดก็
เพื ่อให้ชาวอำเภอหล่มเก่าอยู ่เย็นเป็นสุข ปราศจากทุกข์โศก 
ป้องกันภัยอันตราย ให้แคล้วคลาดปลอดภัยกันทั่วทุกครัวเรือน  

ประการสำคัญ เจ้าพ่อหนึ่งองค์จะมีหมอแคนประจำตัว
หนึ่งคน  ฉะนั้นเจ้าพ่อนับร้อยองค์ก็จะมีจำนวนหมอแคนมากกว่า
เจ้าพ่อ แต่เป็นที่น่าเสียดายในปัจจุบัน จำนวนเจ้าพ่อเพิ่มขึ้น  แต่
จำนวนหมอแคนค่อย ๆ ลดลง จนต้องมีการหยิบยืมหมอแคนให้
ทำหน้าที่ดูแลเจ้าพ่อมากกว่าหนึ่งองค ์



[๓๒] 

 

เมื่อเจ้าพ่อเจ้าแม่ประทับร่างทรงแล้ว จะลุกข้ึนร่ายรำกันอย่างสนุกสนาน จากนั้นเมื่อถึงเวลา ก็จะเข้า
ร่วมร่ายรำในขบวนแห่ด้วย ซึ่งชาวบ้านจะพากันตั้งขบวนจากบริเวณหน้าที่ว่าการอำเภอหล่มเก่า และเดินแห่
มายังวัดวังเวิน ขบวนแห่ถูกจัดให้มีสัญลักษณ์สำคัญต่าง ๆ ทั้งขบวนธงชาติ ขบวนตุง ธงตะขาบ ต้นผึ้ง ขันเงิน 
พานพุ่มเงินพุ่มทอง ขบวนบั้งไฟ ล้วนแต่เป็นสิ่งสื่อความหมายทางวัฒนธรรมของชาวหล่มเก่า มีการนำพระธาตุ
วัดวังเวินจำลองมาแห่ในขบวน ที่สำคัญมีการนำรูปหล่อหลวงพ่อจันทร์มาแห่ในขบวนด้วย เพ่ือให้ชาวบ้านตาม
ห้างร้านในตลาด หรือใครก็ตามท่ีไม่สามารถมาร่วมงานที่วัดได้  ได้มีโอกาสสรงน้ำและปิดทองรูปหล่อหลวงพ่อ
จันทร์เมื่อขบวนผ่านหน้าบ้านตน พร้อมทั้งได้ร่วมทำบุญผ้าป่าถวายวัดด้วย นอกจากนี้ก็ยังมีนางรำทั้งรุ่นเล็กรุ่น
ใหญ่ แต่งกายในชุดเอกลักษณ์ไทหล่มนุ่งซิ่นหัวแดงตีนก่าน ร่ายรำสร้างสีสันสวยงามตลอดทั้งขบวน ระหว่าง
ทางผ่านตลาดห้างร้าน ชุมชน ผู้คนต่างออกมารอต้อนรับและชื่นชมขบวนกันอย่างคึกคักตลอดทางจนถึง 
วัดวังเวิน   

 



[๓๓] 

 

เมื่อขบวนเคลื่อนเข้าสู่บริเวณวัดวังเวินแล้ว ร่างทรงเจ้าพ่อเจ้าแม่จะรำถวายพระธาตุพร้อมกันอีกครั้ง
บริเวณหน้าพระธาตุ เสมือนการร่วมกันเฉลิมฉลอง แล้วจึงจะร่วมกับชาวบ้านเดินสรงน้ำรอบพระธาตุด้วยกัน 
๓ รอบ จึงถือเป็นอันครบถ้วนตามประเพณีท่ีปฏิบัติสืบต่อกันมา แต่ก่อนจะแยกย้ายกันกลับบ้าน ก็ยังมีโรงทาน
ของทางวัดวังเวินและชาวบ้านที่มีจิตศรัทธามาร่วมออกโรงทานข้าวปลาอาหาร ไว้ให้ทุกคนที่มาร่วมประเพณี
ได้อ่ิมท้อง หลังจากท่ีอ่ิมบุญกันแล้ว  

หากใครอยากมาสัมผัสวัฒนธรรมแบบนี้ด้วยตัวเอง ก็สามารถมาตามนัดได้เป็นประจำทุกปี ที่วัดวังเวิน 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ มีชาวบ้านที่น่ารักรอต้อนรับอย่างเป็นกันเอง ถือเป็นประเพณี
พ้ืนถิ่นที่สวยงาม และเป็นวัฒนธรรมที่ควรค่าแก่การอนุรักษ ์

 



[๓๔] 

ความสวยงามของวัฒนธรรมประเพณีไทยที่บรรพบุรุษบ้านวังเวินส่งต่อให้ลูกหลานปฏิบัติสืบทอดกัน
มาจนถึงปัจจุบันนี้ สะท้อนให้เห็นถึงความศรัทธาและความรักสามัคคีของคนในชุมชนเป็นอย่างดี ภาพที่เห็นใน
วันงานประเพณีสรงน้ำพระธาตุวัดวังเวินนี้ ไม่ได้มีเพียงผู้เฒ่าผู้แก่เท่านั้น แต่ยังมีคนหนุ่มสาว วัยรุ่น รวมถึงเด็ก ๆ 
ที่พร้อมหน้าพร้อมตามาร่วมงานสำคัญของหมู่บ้าน  

วัฒนธรรมประเพณีท้องถิ ่นนี ้ ล้วนต้องอาศัยความร่วมมือร่วมใจของคนในพื้นที ่เพื ่อทำให้เป็น
วัฒนธรรมที่เข้มแข็ง  และอนุรักษ์ให้คงอยู่ในปัจจุบัน รวมถึงสืบทอดไปจนถึงอนาคต  และแน่นอนว่าชาวบา้น
บ้านวังเวิน ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์  ได้แสดงให้เห็นถึงความเข้มแข็งในวัฒนธรรมของ
ตนเองอยู่เสมอ ถึงแม้สังคมจะเปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัยแล้วก็ตาม 

 

๒. แห่กัณฑ์หลอน   
สะท้อนผ่านงานบุญเดือนหก (บุญบั้งไฟ) 

 “แห่กัณฑ์หลอน” คืออีกหนึ่งความเชื่อในวิถี
ว ัฒนธรรมของชาวอำเภอหล่มเก่า จ ังหวัดเพชรบูรณ์ 
สะท้อนผ่านงานบุญเดือนหก (บุญบั้งไฟ) ที่ชาวบ้านเรียกว่า 
บุญใหญ่ ตามหลัก ฮีตสิบสอง หรือประเพณีของกลุ่มชาติ
พันธุ์ลาว “แห่กัณฑ์หลอน” จึงเป็นหนึ่งพิธีกรรม ความเชื่อที่
สะท้อนให้เห็นถึงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมเฉพาะถิ่นที่เชื่อมโยงกลายเป็นวิถีชีวิตภูมิปัญญาของชาวชนบทได้
อย่างชัดเจน (ปฐม หงส์สุวรรณ, ๒๕๕๕) หากย้อนกลับมาพิจารณาประวัติศาสตร์ สังคม และวัฒนธรรม  
ตามหลักฐานชี้ให้เห็นว่าราษฎรชาวหล่มเก่าส่วนใหญ่สืบเชื้อสายมาจากชาวลาวเวียงจันทน์และหลวงพระบาง 
ที่ถูกกวาดต้อนและอพยพจากภัยสงครามมาอยู่ที่เมืองหล่ม (หล่มเก่า) ถึงสามครั้ง (จดหมายเหตุรัชกาลที่ ๓, 
๒๕๓๐) ซึ่งตรงกับหลักฐานทางโบราณสถานและศิลปกรรมที่ทรงคุณค่า โดยเฉพาะ สิม (โบสถ์) ในอำเภอหล่มเก่า
ที ่ได้รับการขึ ้นทะเบียนจากกรมศิลปากร จำนวน ๓ แห่ง คือ วัดโพธิ ์ พระธาตุตาเถร และวัดนาทราย  
(นฤมล กางเกตุ, ๒๕๕๖) ก่อนลงหลักปักฐานก่อตัวเป็นชุมชนบ้านนาทรายในปัจจุบัน  
 สัญลักษณ์ของการเริ่มต้นงานประเพณีบุญบั้งไฟ คือ การ “แห่กัณฑ์หลอน” หรือ การออกเรี่ยไร
เพื่อให้ชาวบ้านได้ช่วยกันถวายบุญ แต่ที่แตกต่างออกไปจากชุมชนอื่นที่เห็นโดยทั่วไปคือ กลุ่มคนที่ออกเรี่ยไรจะ
เป็นกลุ่มบริวารของเจ้าพ่อ (ตามความเชื่อของชุมชน เจ้าพ่อ คือ ตำแหน่งของกษัตริย์ผู้ครองเมืองเวียงจันทน์ หรือผี
บรรพบุรุษที่คอยปกครองชุมชนไม่ให้สิ่งชั่วร้ายเข้ามาทำอันตราย) ได้แก่ ร่างทรง เจ้าพ่อ เจ้าแม่ องค์บริวาร กวนจ้ำ 
แม่แต่ง เป็นต้น ขบวนแห่กัณฑ์หลอนจะเริ่มต้นจาก “หีบใหญ่” หรือสถานที่ศักดิ์สิทธิ์เปรียบเสมือนศูนย์บัญชาการ
ของเจ้าพ่อ เพราะจะต้องทำพิธีขออนุญาตจากเจ้าพ่อก่อนเริ่มขบวนเข้าไปในหมู่บ้านเพื่อความเป็นสิริ มงคล 
ชาวบ้านเชื่อว่าการที่ตนเองและครอบครัวได้บริจาคเงินหรือสิ่งของในงานบุญใหญ่ของชุมชนจะช่วยเบิกทางนำสิ่งที่
ดีเข้ามาในชีวิต เงินหรือสิ่งของที่ได้จากการเรี่ยไรแห่กัณฑ์หลอน กวนจ้ำและชาวบ้านจะนำไปสมทบทุน
ช่วยเหลือในการดำเนินงานบุญบั้งไฟ และในยุคปัจจุบันจะนิยมบริจาคเป็นเงินตามกำลังศรัทธา คนละ ๑๐ บาท 
๒๐ บาท ๑๐๐ บาท ๔๐๐ บาท จนถึง ๕๐๐ บาท หรือตามแต่จะศรัทธา บางคนก็บริจาคเป็นเหล้า ๔๐ ส่วนคน



[๓๕] 

ที่บริจาคเป็นข้าวสาร พริก เกลือ กระเทียม น้ำตาล มะพร้าว หรือข้าวของเครื่องใช้อ่ืน ๆ จะนำไปไว้ ณ วัดตลอด
ทัง้วันจนถึงวันงาน  
 ขบวนแห่กัณฑ์หลอน จะมีกวนจ้ำ (หรือผู้ชายมีหน้าที่คอยให้คำปรึกษาร่างทรงเจ้าพ่อและเป็น  
หัวเรี่ยวหัวแรงในการประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ในหมู่บ้าน) เป็นผู้นำบริวารเจ้าพ่อเจ้าแม่ และชาวบ้านในการ
ออกแห่เรี่ยไรไปตามบ้านแต่ละหลัง โดยมีนักดนตรีพื้นบ้านประกอบด้วย หมอฆ้อง หมอกลอง หมอฉาบ และ
หมอแคน ได้บรรเลงสร้างความสนุกสนานเฮฮาให้กับขบวนแห่กัณฑ์หลอน ในระหว่างที่ขบวนแห่ไปตามบ้านจะ
มีการร้องเพลงในทำนองกาพย์เซิ้งอีสาน “โอ่ฮะโอ่ฮะโอ ฮะโอ่ฮะโอ....(เซิ้งกาพย์)”  

โอ้โฮ้โอ โฮ้โอ้ โฮ้โอ..... (โอ้โฮ้โอ โฮ้โอ้ โฮ้โอ ) 
โอโฮโอ โฮ้โอ้ โฮ้โอ่..... (โอโฮโอ โฮ้โอ้ โฮ้โอ่ ) 
เฮือนผู้ใดหลังใหญ่อาดหลาด    อย่าได้ขาดในเรื่องกินทาน 
สุ่มแม่บ้านเฮือนอ่ืนกะมี    อย่าสิหลี่หนีตาพอกวอก 
......... เปน็ต้น 
 

 ใครได้ยินเพลงจะฟ้อนจะรำก็เชิญกันเข้าร่วมขบวนอย่างเป็น
กันเอง ขบวนแห่กัณฑ์หลอนจะมีจำนวนคนเพ่ิมขึ้นเรื่อย ๆ ในขบวน 
บรรยากาศเป็นไปด้วยความสนุกสนานในแบบฉบับพื ้นบ้านซึ่ง
แตกต่างกับยุคสมัยปัจจุบันที่นิยมเปลี่ยนมาใช้เครื่องเสียงแห่แทน
ดนตรีพื้นบ้านเพราะความสะดวกสบาย   
 

บรรยากาศการเรี่ยไรในขบวนแห่กัณฑ์หลอนชุมชนบ้านนาทราย 
(ภาพ: กุลิสรา ปองเพียร เมื่อ ๒ มิถุนายน ๒๕๖๐) 

  

 การแห่กัณฑ์หลอน เดิมจะออกแห่ในเวลากลางวัน แต่ด้วยยุคเศรษฐกิจปัจจุบันทำให้สังคมชนบท
มีวิถีการดำรงชีพเปลี่ยนแปลงไป ชาวบ้านในชุมชนส่วนใหญ่ใช้เวลากลางวันประกอบอาชีพเพื่อเร่งผลผลิต
ทางการเกษตร การแห่กัณฑ์หลอนในปัจจุบันจึงเปลี่ยนเป็นเวลากลางคืนเนื่องจากชาวบ้านกลับจากการ
ประกอบอาชีพเกษตรกรรม   
 เมื่อขบวนแห่กัณฑ์หลอนมาถึงบ้านนายเฉวียน ยอดคำ (ครอบครัวผู้ที่มีจิตศรัทธาเจ้าพ่อ เจ้าแม่
เป็นอย่างสูง) นายเฉวียน ยอดคำ คือลูกหลานรุ่นที่ ๓ ที่ยังคงสืบทอดและปฏิบัติตามคำสั่งสอนของบรรพบุรุษ
ในเรื่องการเตรียมข้าวปลาอาหารเลี้ยงผู้คนที่ร่วมขบวนแห่กัณฑ์หลอนในงานบุญใหญ่ของหมู่บ้านให้อิ ่มหนำ
สำราญ ด้วยความเชื่อที่ว่าหากปฏิบัติตามจะส่งผลให้ครอบครัวอุดมสมบูรณ์ ความเจ็บไม่มาใกล้ความไข้จะไม่มี 
มีแต่โชคลาภแก่ครอบครัว เมื่อมาถึงหน้าบ้านเจ้าของบ้านก็ลงมาเชิญขบวนแห่ขึ้นไปรับประทานข้าวปลาอาหาร
บนบ้าน อาหารประกอบด้วย ไก่ทอด ต้มแฟง หมกอีฮวก ข้าวมูลสังขยา น้ำพริกแจ่ว ผักต้ม เป็นประจำทุกปี 



[๓๖] 

 
บรรยากาศขบวนแห่กัณฑ์หลอนพักรับประทานอาหาร 

บ้านนายเฉวียน ยอดคำ  
(ภาพ: กุลิสรา  ปองเพียร เมื่อ ๒ มิถุนายน ๒๕๖๐) 

 
เมื่อรับประทานอาหารเสร็จเป็นที่เรียบร้อย

แล้ว นักดนตรีจึงเริ่มบรรเลงเพลงเพื่อเป็นการฉลองพา
ข้าว และขอบคุณเจ้าของบ้าน โดยมีการฟ้อนรำกันอยา่ง
สนุกสนาน (เชื่อว่าพิธีกรรมฉลองพาข้าวจะทำให้เจ้าของบ้านเกิดความสุขสมบูรณ์ทั้งครอบครัว) หลังจากที่
ฉลองพาข้าวให้เจ้าของบ้านเสร็จเรียบร้อย กลุ่มชาวบ้านได้มีการจัดขบวนแห่ไปตามเส้นทางในหมู่บ้านจนครบ
ทุกหลังคาเรือนถือว่าเป็นอันเสร็จการแห่กัณฑ์หลอน (ใช้เวลาแห่กัณฑ์หลอนประมาณ ๑ - ๒ อาทิตย์) 
 เมื่อเสร็จสิ้นการแห่กัณฑ์หลอนครบทุกหลังคาเรือนแล้ว “กวนจ้ำ” จะเป็นผู้นำเงินและข้าวของที่
ได้รับจากการเรี่ยไรไปบอกกล่าวเจ้าพ่อ ณ หีบใหญ่ ให้ได้รับรู้และขออนุญาตเจ้าพ่อนำเงินที่ได้จากการบริจาคส่ง
ต่อให้ชาวบ้านเพ่ือนำไปใช้จ่ายในการเตรียมงานบุญบั้งไฟ เช่น การจัดเตรียมสถานที่ การทำบั้งไฟ การตกแต่ง
บั้งไฟ อาหารสวัสดิการระหว่างดำเนินงาน และอ่ืน ๆ 
 

 
 
พ่อกวนจ้ำนำเงินเรี่ยไรไปบอกกล่าวเจ้าพ่อ ณ หีบใหญ่   
 (ภาพ: กุลิสรา ปองเพียร เมื่อ ๔ มิถุนายน ๒๕๖๐) 
 

 

 จึงเห็นได้ว่าชุมชนหล่มเก่า ถือเป็นพื้นที่ศึกษาหนึ่งที่เต็มไปด้วยอารยทางวัฒนธรรมที่มีความ
ซับซ้อนโดยเฉพาะในแง่ของประเพณี วัฒนธรรม สะท้อนให้เห็นผ่านกิจกรรมชุมชน “แห่กัณฑ์หลอน” ที่ถูกเชื่อม 
โยงกับฐานความเชื่อและถือปฏิบัติตามฮีตสิบสองคองสิบสี่ จนเกิดเป็นอัตลักษณ์เฉพาะถิ่นของกลุ่มชาติพันธุ์
ลาวล้านช้าง ทั้งยังสามารถดำรงอยู่และสวนกระแสโลกสมัยใหม่ ปัจจัยอะไรที่ทำให้ประเพณี พิธีกรรม ความเชื่อ
ของหมู่บ้านนาทรายยังคงถูกสืบทอดจนถึงปัจจุบัน  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[๓๗] 

๓. ประเพณีขนมเส้นหล่มเก่า 
  งานเทศกาล “ว ัฒนธรรมไทหล่ม ขนมเส ้นหล่มเก ่า เทศกาลอาหารสะอาดรสชาติอร ่อย”  

จัดขึ้นเป็นประจำทุกปทีีส่นามกีฬาโรงเรียนอนุบาลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์  
 หล่มเก่ามีขนมเส้นที่เป็นเอกลักษณ์ของตนเอง มีรูปแบบวิธีทำและการรับประทานที่แตกต่างจาก

ขนมเส้นทั่วไป เป็นแนวคิดจากภูมิปัญญาของชาวอำเภอหล่มเก่า จึงเรียกติดปากกันว่าขนมเส้นหล่มเก่า    
เป็นของดีของจังหวัดเพชรบูรณ์ท่ีขึ้นชื่อเป็นที่รู้จัก  
  สภาวัฒนธรรมตำบลและองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น ทั้ง ๙ ตำบล จึงได้มีการจัดงาน “วัฒนธรรม 
ไทหล่ม ขนมเส้นหล่มเก่า เทศกาลอาหารสะอาดรสชาติอร่อย” ขึ้น เพื่ออนุรักษ์วัฒนธรรม ประเพณีท้องถิ่น  
วิถีชีวิตของคนไทหล่มและเผยแพร่ของดีขนมจีนหล่มเก่า โดยการนำวิถีชีวิต ความเชื่อ อาหารพื้นบ้าน ดนตรี
พ้ืนบ้าน และศิลปหัตถกรรมของชาวไทหล่มมาจัดแสดงเผยแพร่แก่คนทั่วไป 

 ซ่ึงภายในงานจะมีกิจกรรมมากมาย พิธีนมัสการหลวงพ่อใหญ่วัดตาล บวงสรวงเจ้าแม่เข็มทอง การจัด
ขบวนแห่ แข่งขันบีบขนมเส้นยาวที่สุด  แข่งขันตำซั่ว ประกวดธิดาขนมเส้น ประกวดคู่รักยืนนาน ประกวด
นักร้องหางเครื่อง ประกวดหนุ่มสาวสมัยใหม่ ประกวดภาพถ่าย การออกร้านขนมเส้น และสินค้า  OTOP 
เทศกาลอาหารสะอาดรสชาติอร่อย (อ้างอิงที่มา: สำนักข่าวกรมประชาสัมพันธ์/สภาวัฒนธรรมจังหวัด) 
 

๔. ประเพณีแข่งเรือยาว อำเภอหล่มเก่า 
ความเป็นมา 

อำเภอหล่มเก่าเป็นอำเภอที่อยู่เหนือสุดของจังหวัดเพชรบูรณ์ ล้อมรอบด้วยภูเขาสูงสลับซับซ้อนทอด
เป็นทิวยาวครอบคลุมพ้ืนที่ทั้งอำเภอ มีพ้ืนที่ราบเป็นส่วนน้อย ซึ่งเป็นไร่นาและที่อยู่อาศัย อำเภอหล่มเก่า เดิม
ชื่อ “เมืองลม” หรือ “เมืองหล่ม” เป็นเมืองเล็ก ๆ ในสมัยสุโขทัย เจ้าเมืองคนแรกชื่อ “ปู่เฒ่า” เชื้อสาย
เวียงจันทน์ ได้อพยพถ่ินฐานมาอยู่บ้านหนองขี้ควาย คือบ้านหินกลิ้ง ตำบลหล่มเก่า ในปัจจุบัน ต่อมาชาวเมือง
เวียนจันทน์ และหลวงพระบาง ได้ติดตามมาอยู่ด้วยกันมากขึ้น จึงรวมกันตั้งหมู่บ้านเป็นเมืองหล่ม ยกเจ้าปู่เฒ่า
ขึ้นเป็น เจ้าเมืองหล่ม จากนั้นได้ปกครองต่อกันมาอีก ๕ เจ้าเมือง จนถึงสมัยพระสุริยวงษาเดชชนะสงคราม 
เห็นว่าที่ตั้งเมืองไม่เหมาะสมจึงอพยพผู้คนไปตั้งเมืองใหม่ที่บ้านโพธิ์ ปัจจุบัน คือ อำเภอหล่มสัก และขนานนาม
เมืองใหม่นี้ว่า “หล่มสัก” และเมืองหล่มเดิม จึงได้ชื่อว่า “หล่มเก่า” ให้ขึ้นอยู่กับอำเภอหล่มสัก จนกระทั่งถึง 
ปี พ.ศ. ๒๔๗๖ ได้มีการยุบมณฑลเพชรบูรณ์ อำเภอหล่มเก่า จึงมีฐานะเป็นอำเภอหนึ่งของจังหวัดเพชรบูรณ์ 
มาจนถึงทุกวันนี้ 

อำเภอหล่มเก่า ตั้งอยู่บริเวณสองฟากฝั่งลำน้ำป่าสัก และลำน้ำพุงโอบล้อมด้วยป่าเขาลำเนาไพร 
พร้อมธรรมชาติอันสมบูรณ์จึงหล่อหลอมให้คนหล่มเก่ามีวิถีชีวิตที่สันโดษรักธรรมชาติ โอบอ้อมอารีพอใจในสิ่ง
ที่ตนมีโดยเฉพาะวัฒนธรรมประเพณีที่มีมาแต่ดั้งเดิมจะเห็นได้จากงานประเพณีของชาวหล่มเก่าคู่บ้านคู่เมือง
มาตั้งแต่ปู่ ย่า ตา ยาย ช่วงเทศกาลออกพรรษาของทุกปี จะเป็นช่วงฝนตกชุก น้ ำในแม่น้ำลำคลองจะมากจน
ปริ่มเต็มฝั่ง ชาวพุทธศาสนิกชนของอำเภอหล่มเก่า จะพากันไปทำบุญปฏิบัติธรรมที่วัด และมีการละเล่นเพ่ือ
ความสนุกสนานครื้นเครง หรือช่วยกันจัดทำกระทงจนถึงเวลาค่ำมืดเพื่อร่วมลอยกระทงด้วยมีน้ำมาก ถือเป็น



[๓๘] 

การบูชาพระคงคาเวลากลางคืน แต่สมัยก่อนการคมนาคมของประชาชนชาวอำเภอหล่มเก่า จะใช้ทางน้ำซึ่ง
สะดวกกว่าการเดินทางบก เพราะผู้ที่อยู่อาศัยอีกฝั่งหนึ่งที่ไม่มีวัดจะต้องข้ามฟากโดยใช้เรือ จึงมีเรือเป็นจำนวน
มากจอดอยู่ที่บริเวณท่าน้ำของวัดที่อยู่ริมน้ำ โดยเฉพาะวัดทุ่งธงไชย เมื่อมีการทำบุญ ตักบาตรเรียบร้อยแล้ว 
ยังนำการละเล่นพื้นบ้านต่าง ๆ มาเล่นที่บริเวณวัด และเห็นว่ากิจกรรมยังไม่เพียงพอ จึงพากันจัดแข่งเรือ ซึ่งใน
ตอนแรก ๆ จะเป็นกลุ่มของเด็กหนุ่ม ๆ ที่ประสงค์จะแข่งเรือเพ่ืออวดสาว ๆ และเพ่ือความสนุกสนาน ต่อมาก็
มีการแข่งเรือระหว่างคุ้มวัดและหมู่บ้าน ซึ่งหมู่บ้านใดได้ชัยชนะก็นับเป็นเกียรติประวัติ หมู่บ้านที่แพ้ก็พยายาม
ไปฝึกฝนเพื่อเอาชัยชนะในปีต่อ ๆ ไป ถือเป็นจริงเป็นจังเรื่อยมา และการแข่งขันก็จัดแปลก ๆ ออกไปเช่น แข่ง
เรือใช้คนหนุ่มเป็นฝีพาย แข่งเรือใช้สาว ๆ เป็นฝีพาย ชนิดของเรือก็มีการกำหนดขนาด แบบและจำนวนฝีพาย 
ส่วนรางวัลก็เป็นพียง ธง ๑ ผืน ช่อดอกไม้ ขนมท่ีเหลือจากการตักบาตรพระมอบให้เท่านั้น 

ภายหลังต่อมาด้วยที่การแข่งเรือสนุกสนานน่าตื่นเต้น การละเล่นพื้นเมืองต่าง ๆ ที่บริเวณวัด จึงลดลง
กลายเป็นว่า ในเทศกาลออกพรรษา ตรงกับวันขึ้น ๑๕ ค่ำ เดือน ๑๑ ของทุกปี หลังจากพระภิกษุสงฆ์ได้จำ
พรรษามาเป็นเวลา ๓ เดือน นอกจากมีการทำบุญปฏิบัติธรรม ลอยกระทงในตอนกลางคืนแล้ว ในตอน
กลางวันจะมีการแข่งเรือ จนกระทั่งเมื่อปี พ.ศ. ๒๔๙๘ นายชาติ บุญนุ่ม ครูใหญ่โรงเรียนวัดทุ่งธงไชยสมัยนั้น 
ได้ปรึกษาหารือกันกับกำนัน ผู้ใหญ่บ้านในตำบลหล่มเก่า ตลอดทั้งครูอาจารย์ในกลุ่มโรงเรียนหล่มเก่า ได้เริ่ม
จัดงานแข่งขันเรือยาวในเทศกาลออกพรรษาประจำปีขึ้น ในระยะเริ่มแรกได้หาเรือที่มีความยาวพอสมควร ซึ่ง
บรรจุฝีพายได้สิบกว่าคน นำมาแข่งขันกันประมาณ ๙ ลำ 

 

ด้านพิธีกรรม 
อาจกล่าวได้ว่าประเพณีแข่งเรือยาวอำเภอหล่มเก่า จะเป็นประเพณีที่คาบเกี่ยวระหว่างข้างขึ้นเดือน

สิบเอ็ดและแรมเดือนสิบเอ็ด ส่วนมากจะเป็นวันขึ้น ๑๕ ค่ำ หรือวันแรม ๑ ค่ำ เดือนสิบเอ็ด พอถึงวันงาน
ชาวบ้าน พระภิกษุสงฆ์ และสามเณรจะช่วยกันทำเรือไฟปล่อยที่แม่น้ำ และ เป็นโอกาสที่ชาวบ้าน ได้มีโอกาส
รวมญาติกัน ในช่วงเช้าจะมีการประกอบการกุศลโดยการไปทำบุญตักบาตร ถวายภัตตาหาร แล้วมีการเลี้ยง
ญาติโยมที่มาทำบุญ พอสายประมาณ ๐๙.๐๐ น. ชาวบ้านจะได้สนุกสนานร่วมกันในขบวนการละเล่นพ้ืนบ้าน
ต่าง ๆ ในขบวนแห่ถ้วยพระราชทานของสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาสยามบรมราชกุมารี และมีโอกาสทำบุญ
ใกล้ชิดกับพระพุทธศาสนา โดยมีพิธีกรรมทางสงฆ์ นิมนต์พระ ๙ รูปมาเจริญพระพุทธมนต์ จากนั้นก็เป็นพิธี
เปิดงานของทางราชการ จะเห็นได้ว่าประเพณีแข่งเรือยาวอำเภอหล่มเก่าได้สืบสร้างมรดกความเชื่อจากการ
ปฏิบัติและจากอุบายที่มีอยู่ในประเพณี ความรัก ความสามัคคีในหมู่คณะทำให้เกิดพลังในการแข่งขันและได้รับ
ชัยชนะ จากทีมที่เข้าร่วมแข่งขัน เพราะการแข่งเรือเป็นกิจกรรมกลุ่มที่ต้องอาศัยความร่วมมือจากหลาย ๆ 
ฝ่าย จึงเป็นผลงานที่สะท้อนให้เห็นถึง ความสามัคคี ความเอื้ออาทร ความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ของคนใ นสังคม
ชุมชนนั้น ๆ 

 
 
 



[๓๙] 

สถานที่จัด 
งานประเพณีแข่งเรือยาวอำเภอหล่มเก่า จะจัดขึ้นในวันแรม ๑ ค่ำเดือน ๑๑ ของทุกปี บริเวณลำน้ำพุง 

หน้าวัดทุ่งธงไชย หมู่ที่ ๑๑ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ในเทศกาลออกพรรษา 
 
 



[๔๐] 

พิธีกรรม 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
การนับถือผีเป็นระบบความเชื ่อที ่ฝังรากลึกอยู ่ในสังคมไทยมาช้านาน ผสมผสานควบคู่ไปกับ

พระพุทธศาสนา ไม่ว่ากาลเวลาจะผ่านไปกี่ยุคกี่สมัย บางพื้นที่ความเชื่อในลักษณะนี้เบาบางลง ในขณะที่บาง
พื้นที่กลับยังคงยึดถือกันอย่างเหนียวแน่น เราจะพบประเพณีพิธีกรรมเกี่ยวกับการไหว้ผี การเลี้ยงผีหรือการ
อัญเชิญผีมารับเครื่องเซ่นไหว้ รวมไปถึงการทรงเจ้าเข้าผีกระจายอยู่ทั่วทุกภูมิภาค 

อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ เป็นอีกพื้นที่หนึ่งที่ยังคงมีการยึดถือระบบความเชื่อ ประเพณี 
พิธีกรรมเกี่ยวกับผีและการทรงเจ้าเข้าผีสืบทอดกันมาหลายชั่วอายุคน เรียกกันว่า “เจ้าพ่อเจ้าแม่” ซึ่งก็คือ 
“ผี” หรือ “กลุ่มผี” ประจำหมู่บ้านที่คอยปกปักรักษาชาวบ้านให้อยู่เย็นเป็นสุข แต่ละหมู่บ้านจะมีกลุ่มเจ้าพ่อ
เจ้าแม่เป็นของตนเอง ซึ่งชาวไทหล่มจะมีพิธีกรรมเกี่ยวกับเจ้าพ่อเจ้าแม่ตลอดทั้งปี เราจะพบพิธีอัญเชิญเจ้าพ่อ
เจ้าแม่ลงมาติดต่อสื่อสารกับชาวบ้านในโอกาสต่าง ๆ โดยผ่านสื่อกลาง คือ “ร่างทรง” ซึ่งถือเป็นกลุ่มคนที่มี
ความสำคัญต่อระบบความเชื่อเรื่องเจ้าพ่อเจ้าแม่เป็นอย่างมาก ซึ่งในอำเภอหล่มเก่ามีกลุ่มร่างทรงอยู่เป็น
จำนวนมากและมีพิธีกรรม เช่น พิธีแขวนทุง พิธีปัว พิธีกินดองเจ้า และพิธีเลี้ยงปี เป็นต้น พิธีกรรมดังกล่าวจึงมี
ความน่าสนใจเป็นอย่างยิ่ง เพราะเป็นเครื่องตอกย้ำถึงการดำรงอยู่และการสืบทอดความเชื่ออันเป็นรากฐาน
ทางวัฒนธรรมท้องถิ ่นที ่งดงามไว้ได้อย่างมั ่นคง ภายใต้กระแสสังคมที ่เต็มไปด้วยความก้าวหน้าทาง
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีดังเช่นสังคมปัจจุบัน 
 

พิธีแขวนทุง 
 ทุง ตุง หรือธง คือสัญลักษณ์อย่างหนึ่งของแต่ละพื้นที่นำมาใช้ในลักษณะที่ต่างกัน เพื่อเป็นเครื่อง
สักการะใช้ในพิธีกรรมทางความเชื่อของชุมชน เช่น ความเชื่อที่มีต่อเจ้าพ่อเจ้าแม่ จากความเชื่อความศรัทธาที่
มีต่อเจ้าพ่อเจ้าแม่ จึงทำให้เกิดพิธีกรรมต่าง ๆ ที่มีความเกี่ยวข้องกับเจ้าพ่อเจ้าแม่ ถือได้ว่าเป็นการแสดงออก
ถึงความเคารพศรัทธาที่มีต่อเจ้าพ่อเจ้าแม่ และขอพรให้มีความอยู่เย็นเป็นสุข พิธีแขวนทุง สรงน้ำเจ้าพ่อ  
ถือเป็นพิธีกรรมหนึ่งที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับเจ้าพ่อ รวมถึงเป็นสัญลักษณ์ที่บ่งบอกถึงการประกาศชัยชนะของ
สงครามและความโชคดี ยังเป็นสัญลักษณ์บอกเขตให้ผู้คนรับรู้ว่าบริเวณที่ปักทุงนั้นเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์เป็น
สถานที่ประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ และบ่งบอกว่าพิธีกรรมนั้น ๆ ได้เริ่มขึ้นและจบสิ้นลงแล้ว (จินตนา  สนามชัย
สกุล. ในศิลปวัฒนธรรมเพชบุระ. ๓ (๖), ๒๕๕๖: ๖๐ - ๖๑.)  
 การกำหนดวันจัดงาน จะนิยมจัดขึ้นหลังงานสงกรานต์ซึ ่งแต่ละหอ (ศาล) เจ้าพ่อจะกำหนดวันที่
แตกต่างกันออกไป ส่วนใหญ่จะนิยมให้ตรงกับวันพฤหัสบดี โดยภายในงานจะมีทั้งพิธีแขวนทุง และการสรงน้ำ
เจ้าพ่อ จะมีสิ่งของที่จะใช้ในพิธี ดังต่อไปนี้    
 



[๔๑] 

๑. ทุง (ตุง) จะมีทั้งหมด ๖ สี (สีขาว สีแดง สีเหลือง สี เขียว สีน้ำเงิน สีม่วง) โดยจะใช้ไหมพรมสี
ตามท่ีกำหนดใส่ถาดไว้และจะมีห่อนิมนต์วางไว้ในถาด 

 

     
      ทุงท่ีใช้ในพิธี        ชาวบ้านร่วมกันทำทุง 
 

๒. ห่อนิมนต์ (กรวยใบตองแบบตัดปากเท่ากัน ในกรวยใส่ดอกไม้ ๑ คู่ ธูป ๑ คู่ ( ๒ ดอก) 
 

     
        ห่อนิมนต์       กระทงจีบหมาก จีบพลู ยามวน 
 

 ๓. ขันเจ้าพ่อ ประกอบด้วย ขันธ์ ๕ (กรวยดอกไม้ธูป ๕ กรวย  ห่อนิมนต์กรวยแหลม ๑ กรวย เทียน
ไขสีขาว ๒ เล่ม เทียนไขสีเหลืองเล็ก ๒ เล่ม)  ขันธ์ ๘ (กรวยดอกไม้ธูป ๘ กรวย ห่อนิมนต์กรวยพับเป็นรูป
สี่เหลี่ยม ๑ กรวย เทียนไขสีขาว ๒ เล่ม เทียนไขสีเหลืองเล็ก ๒ เล่ม)   
 ๔. จีบหมาก จีบพลู ยามวน  
 ๕. เหล้า ๔๐ และน้ำเปล่า 
 ๖. ไม้ไผ่ที่มีใบไผ่ที่ปลายยอด 
 ก่อนวันงานหนึ่งวัน หรือที่ชาวบ้านเรียกกันว่า วันสุกดิบ ร่างทรงเจ้าพ่อเจ้าแม่จะเดินทางมารวมตัวกัน
ที่ศาลเจ้าพ่อหนองขาม เพื่อทำความสะอาดหอ (ศาลเจ้าพ่อ) มีการตกแต่งด้วยดอกไม้หลากหลายชนิดที่หาได้
ภายในหมู่บ้าน และร่วมกันจัดเตรียมสิ่งของที่จะใช้ในงาน   
 รุ่งเช้าของวันจัดงานชาวบ้าน และร่างทรงเจ้าจะเดินทางมารวมตัวกันที่ศาลเจ้าพ่อหนองขามเพื่อเริ่ม
งานพิธีตามข้ันตอนต่อไป 



[๔๒] 

 เริ่มจากการเชิญเจ้าเข้าทรงประทับร่าง เมื่อทุกอย่างภายในงานพร้อมทั้งหมดแล้ว ร่างทรงเจ้าแต่ละ
คนรวมตัวและประกอบพิธีบอกกล่าวเชิญเจ้าลงประทับร่าง พร้อมทั้งแต่งองค์ทรงเครื่อง  หลังจากที่แต่งองค์
ทรงเครื่องเสร็จ เจ้าแต่ละองค์จะเข้าไปทำความเคารพเจ้าพ่อองค์ใหญ่ตามลำดับความอาวุโส   
 หลังจากที่บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ทำความเคารพพูดคุยกันเป็นที่เรียบร้อย จึงเริ่มประกอบพิธีถวายทุง    
หลังจากท่ีถวายทุงเสร็จก็นำไปมัดติดกับไม้ไผ่ที่เตรียมไว้พร้อมทั้งมีห่อนิมนต์มัดติดไว้ด้วยกัน  
 ต่อจากนั้นบรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่เริ่มตั้งขบวนแห่ทุงรอบศาลเจ้าพ่อหนองขาม โดยในขบวนแห่จะมีเจ้า
พ่อองค์ใหญ่สุด (องค์ประธาน) เดินนำหน้าถือไม้เรียวหวาย ตามด้วย เจ้าพ่อองค์รอง ๆ ถัดมาเดินถือดาบตี
กระทบกันไปเรื่อย ๆ และเจ้าพ่อองค์อ่ืน ๆ ซึ่งในมือจะถือห่อนิมนต์องค์ละ ๑ กรวย แต่เจ้าพ่อบางองค์จะถือ
ทุงแห่ตามกันไปในขบวน การแห่จะเวียนรอบบริเวณสถานที่ของศาลเจ้าพ่อหนองขาม ๓ รอบ   
 

 
ขบวนแห่ทุง 

 

 เมื่อแห่จนครบ ๓ รอบ เจ้าพ่อเจ้าแม่จะช่วยกันนำทุงไปปักตามจุดรอบบริเวณศาลเจ้าพ่อหนองขาม 
ตามด้วยบรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ท่ีจุดเทียนจุดธูปถือไปปักที่โคนของไม้แขวนทุง 
 

พิธีสรงน้ำเจ้าพ่อเจ้าแม่ 
 หลังจากท่ีประกอบพิธีแขวนทุงเป็นที่เรียบร้อย บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่รวมตัวกันที่บริเวณหน้าหอไหว้เจ้า
พ่อองคใ์หญ่นำใบไม้จุ่มลงไปในขันน้ำพรมไปที่หอไหว้ แล้วตามด้วยเจ้าพ่อเจ้าแม่องค์ต่อ ๆ มาตามลำดับความ
อาวุโส ต่อจากนั้นบรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่เดินมาสรงน้ำที่หิ้งของหอเลี้ยง  และตามด้วยการสรงน้ำให้กับเจ้าพ่อเจ้า
แม่ท่ีมีความอาวุโสกว่า   
 

การฉลองงานพิธีแขวนทุง 
 เมื่อการสรงน้ำเจ้าพ่อเจ้าแม่เสร็จลง บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่จะรวมตัวและรำร่วมกันถือเป็นการเฉลิม
ฉลองของบรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ ซึ่งการรำนั้นจะมีบางองค์ไปรำบริเวณหน้าหอไหว้ บางองค์จะไปรำบริเวณหน้า
หอเลี้ยง บางองค์มีอาการร้องโห่และรับหิ้ว บางองค์มีการเล่นสาดน้ำกัน บางองค์นำน้ำมารดตัวเอง เจ้าบาง
องค์ที่เป็นเด็กน้อยก็ร้องไห้อยากกินนม (ชาวบ้านบอกว่า “นม” คือน้ำมะพร้าวอ่อน) หลังจากที่บรรดาเจ้าพ่อ



[๔๓] 

เจ้าแม่รำร่วมกันจนพอใจจะเข้าไปกราบเจ้าองค์ใหญ่ในหอเลี้ยง ถือเป็นอันเสร็จพิธีแขวนทุงประจำปีนี้ ที่ศาล
เจ้าพ่อหนองขาม  
 

 
บรรดาเจ้าพ่อร่วมรำเพ่ือเป็นการเฉลิมฉลอง 

 

พิธีแขวนทุงศาลเจ้าพ่อเหล็กซี 
 หลังจากที่ประกอบพิธีแขวนทุงที่ศาลเจ้าพ่อหนองขามเสร็จ บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่พากันเดินทางไปยัง
ศาลเจ้าพ่อเหล็กซี ประกอบพิธีถวายทุงกับเจ้าพ่อเหล็กซี ตามด้วยการสรงน้ำเจ้าพ่อ และแห่ทุงไปรอบบริเวณ
ศาลเจ้าพ่อเหล็กซี ๓ รอบ โดยมีเจ้าพ่อเหล็กซีเดินถือดาบตีกระทบกันเดินนำหน้าขบวน ตามด้วยเจ้าพ่อเจ้าแม่
องค์อื่น ๆ เดินตามกัน บริเวณด้านข้างของศาลทั้งซ้ายและขวาจะมีเจ้ายืนถือดาบประจำอยู่เปรียบเสมือนเฝ้า
รักษาความปลอดภัยนั่นเอง   
 เมื่อการแห่ขบวนทุงจนครบ ๓ รอบ จะนำทุงไปปักบริเวณที่ได้เตรียมเอาไว้พร้อมกับมีเสียงโห่รับทันที  
หลังจากปักทุงเสร็จเรียบร้อยบรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่จะร่วมกันรำเพ่ือเป็นการเฉลิมฉลอง ในระหว่างที่รำจะมีการ
สาดน้ำใส่กัน มีเสียงโห่เสียงร้องบ้าง จนบรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่พอใจ จึงประกอบพิธีเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่ออกจาก
ร่างถอดเครื่องทรงพับเก็บถือว่าเป็นอันเสร็จพิธีแขวนทุง สรงน้ำเจ้าพ่อ ในปีนี้ 
 เรื่องผีเข้าเจ้าทรง ฟังดูแล้วค่อยจะล้าหลัง ไม่ทันสมัย เชย งมงาย แต่สิ่งที่แฝงอยู่นั้น คือความสามัคคี 
ของกลุ่มชน ที่ร่วมแรงร่วมใจกันปฏิบัติภารกิจของชุมชน ยามใดที่ชุมชนเดือดร้อนและมีการร้องขอ ชาวบ้าน
กลุ่มต่าง ๆ เหล่านี้ จะยื่นมือเข้าช่วยกันอย่างหนาแน่น ซึ่งตรงกับคำท่ีทันสมัยในปัจจุบันคือ “จิตอาสา” แต่ละ
คนของเจ้าพ่อ มิได้แอบแฝงผลประโยชน์แต่ประการใด เจ้าพ่อแต่ละองค์ยังคงมั่นอยู่ในศีล  - ทาน และปฏิบัติ
ตามครรลองของพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น ศิลปะและวัฒนธรรม ตลอดจนภูมิปัญญาของหมู่บ้านหล่มเก่ า จึงถูก
สืบสานมาจากรุ่นสู่รุ่นจนถึงทุกวันนี้ 
 
 
 
 
 



[๔๔] 

พิธีปัว 
ความเชื่อกับพิธีปัวของชาวหล่มเก่า 
 ความเชื่อกับพิธีปัวเป็นความเชื่อเกี่ยวกับการรักษาไข้โดยการเชิญผีฟ้า หรือแถนมาช่วยรักษา อุดม  เชยกี
วงศ์  (๒๕๔๕: ๒๑๙ - ๒๒๖) กล่าวว่า ผีฟ้าหรือผีแถนมีลักษณะเป็นเทพมากกว่าผี กล่าวคือ ผีฟ้าจะคอย
ช่วยเหลือมนุษย์เมื่อยามประสบภัยพิบัติ ผีฟ้าเป็นผีที่มีอำนาจสูงสุด และเป็นผู้ที่อยู่ในระดับที่สูงกว่าผีชนิดอ่ืน
มิได้อยู่ตามต้นไม้ ภูเขาหรือพื้นดิน ชาวอีสานทุกท้องถิ่นนับถือผีฟ้ากันอย่างเคร่งครัด เมื่อถึงวันพิธีก็ต้อง
ประกอบพิธีลงข่วงผีฟ้าเป็นการสำนึกและตอบแทนบุญคุณแถน เป็นคำเรียกในความหมายรวมถึงเทวดาซึ่งมี
อยู่หลายระดับและแถนที่เป็นใหญ่ หรือแถนหลวงซึ่งเชื่อกันว่าเป็นพระอินทร์ ชาวอีสานเชื่อว่าผีฟ้า ผีแถนหรือ
พญาแถนเป็นเจ้าแห่งผีเป็นผู้สร้างโลกและสรรพสิ่งต่าง ๆ ขึ้นมา ผีฟ้าสามารถทำให้ดีหรือให้ร้ายแก่มนุษย์ 
สามารถดับทุกข์เข็ญหรือทำลายล้างอุปสรรคทั้งปวงได้ ตลอดจนคอยช่วยเหลือมนุษย์ เมื่อยามเจ็บป่วยไข้
ชาวบ้านจะประกอบพิธีรำผีฟ้ารักษาโดยอัญเชิญขอร้องอ้อนวอนให้ผีฟ้าลงมาช่วยขจัดโรคภัยซึ่งในการรักษา
ผู้ป่วย โดยการรำผีฟ้านั้นต้องอัญเชิญให้ผีฟ้าลงมาช่วยสอดส่องหาสาเหตุของการป่วยและช่วยปกป้องคุ้มครอง
ผู้ป่วยที่รักษานั้นให้หายปลอดภัย ถือเป็นผีบรรพชนของตนจึงต้องศรัทธาเคารพยำเกรงและทำพิธีกรรม
บวงสรวงอยู่เสมอ ชาวอีสานต้องอ้อนวอนและอัญเชิญผีฟ้าให้มาช่วยรักษาผู้เจ็บป่วยด้วยเชื่อว่าการเจ็บป่วย
ของมนุษย์ การรำผีฟ้าเป็นพิธีกรรมรักษาผู้ป่วยโดยการเชิญผีฟ้าให้ลงมาสิงสถิตอยู่ในร่างของคนทรงหรือนาง
เทียมเพื่อที่จะทำนายลักษณะอาการของผู้ป่วย ประกอบพิธีรักษาและยังเป็นสื่อกลางระหว่างผีที่มากระทำให้
ร้ายกับผู ้ป่วยให้มีความเข้าใจต่อกัน พิธีกรรมการรำผีฟ้ามีปรากฏทั่วไปในภูมิภาคอีสานโดยทั่วไปจะมี
องค์ประกอบ ๔ ส่วน คือ หมอลำผีฟ้า หมอแคน ผู้ป่วย และเครื่องคาย ซึ่งมีรายละเอียดดังนี้ 
  หมอลำผีฟ้าที่เข้าพิธีรักษาผู้ป่วยนั้นมักมีผู้ร่วมพิธี ๔ - ๕ ราย ทุกคนจะนุ่งผ้าซิ่นไหมมีเชิง สวมเสื้อ
แขนยาวสีขาวและมีผ้าสไบพาดบ่า บางท้องถิ่นหัวหน้าหมอลำผีฟ้าจะนุ่งผ้าพื้นม่วงเสื้อแขนสั้นสีขาว มีผ้าไหม
คาดเอว เป็นต้น หมอลำผีฟ้า โดยปกติมักเป็นผู้หญิงบางท้องถิ่นกำหนดให้เป็นผู้หญิงสวยเฉพาะอย่างยิ่งใน
พ้ืนที่จังหวัดเลย ผู้เป็นหมอลำผีฟ้าจะต้องสืบเชื้อสายมาจากกลุ่มหมอลำผีฟ้าเท่านั้น ผีฟ้าสามารถเข้าสิงร่างได้
ทั้งชาย หญิง และเด็ก  
 หมอแคน หรือหมอม้าที่เข้ามาร่วมในพิธีกรรมจะต้องมีประสบการณ์เป่าแคนมาเป็นอย่างดี เนื่องจาก
การประกอบพิธีกรรมรำผีฟ้าจะใช้ระยะเวลานานจะต้องเป่าแคนอยู่อย่างต่อเนื่อง ลายแคนที่นิยมเป่าเป็นลาย
ใหญ่หรือลายโป้ช้าย 
 ผู้ป่วยจะต้องแต่งกายตามข้อกำหนดของพิธีกรรม มีผ้าไหมหรือผ้าขาวม้าพาดบ่า มีดอกมะละกอซึ่งจัด
ร้อยเป็นพวงทัดหู ผู้ป่วยอาจฟ้อนรำกับหมอลำผีฟ้าด้วยก็ได้ 
 เครื่องคาย เป็นปัจจัยสำคัญเป็นสิ่งประกอบพิธีกรรมเพื่อบูชาผีฟ้า ตลอดจนครูอาจารย์ผู้ล่วงลับและ
เป็นการอัญเชิญให้มาช่วยรักษาผู้ป่วย เครื่องคายดังกล่าวจะต้องวางไว้ในถาดเครื่องเซ่น เมื่อกระทำพิธีเสร็จจะ
ยกเครื่องคายทั้งหมดขึ้นตั้งไว้บนหิ้งเป็นเวลา ๑ คืน จึงยกลงมาได้   



[๔๕] 

 รูปแบบหรือลักษณะการรำผีฟ้าอาจมีพิธีกรรมที่แตกต่างกันไปในแต่ละท้องถิ่นหรือมีบางอย่างที่
คล้ายกัน  เช่น หมอแคนจะเริ่มเป่าแคน ผู้ป่วยที่มีอาการไม่หนักถ้าลุกได้จะลุกมาร่วมฟ้อนรำด้วย แต่ถ้าไม่
สามารถลุกขึ้นได้จะเป็นฝ่ายนอนดูการฟ้อนรำไม่มีกำหนดเวลาขึ้นอยู่กับผู้ป่วย คณะผู้ฟ้อนรำจะทำหน้าที่ไป
เรื่อย ๆ แต่ถ้าผู้ป่วยต้องการให้เลิกจะต้องเลิก ก่อนเลิกพิธีจะไปกราบที่เครื่องคาย ๓ ครั้ง ถือว่าเป็นอันเสร็จพิธี
จากนั้นก็จะนำเครื่องคายขึ้นไปเก็บไว้บนหิ้ง   
 จากที่กล่าวมาข้างต้นเป็นลักษณะของการรำผีฟ้าของชาวอีสานซึ่งพบว่ามีลักษณะคล้ายกับพิธีปัวที่มี
การอัญเชิญแถนหรือเทพมาช่วยปัดเป่าสิ่งไม่ดีออกจากผู้ป่วยของชาวบ้านวังบาล และชาวบ้านนาทราย  
อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ เป็นวัฒนธรรมความเชื่อกับการรักษาโรคด้วยวิธีการปัวของชาวหล่มเก่าหรือ
ชาวไทหล่มเกิดจากแรงศรัทธาและเชื่อว่าจะสามารถรักษาโรคที่เป็นอยู่ให้หายเป็น ปกติได้ จากรูปแบบ  
พิธีกรรมการรำผีฟ้าของชาวอีสานมีองค์ประกอบคล้ายกับพิธีปัวคือเป็นการรักษาโรคทางใจโดยมีเจ้าพ่อเจ้าแม่ 
มีหมอแคนทำการเป่าแคนเพื่อประกอบพิธีกรรมมีเครื่องคายต่าง ๆ ที่ใช้บูชาแถนเพื่อที่จะรักษาผู้ป่วยตาม
ความเชื่อในวิถีของชาวไทหล่มที่ได้รับการสืบทอดความเชื่อจากบรรพบุรุษท่ีมีเชื้อสายชาวลาวนั้นเอง 
 

ความเป็นมาของพิธีปัว  
สำนักศิลปะและวัฒนธรรม (มปป.) กล่าวว่า การปัว เป็นความเชื่อที่เปรียบเหมือนการรักษาโดยพิธีปัว 

เกิดข้ึนเนื่องจากในหมู่บ้านมีคนเจ็บป่วยและรักษาไม่หายจนต้องมีพิธีปัวเพ่ือให้ทราบสาเหตุของการป่วย   
       จันทร์พิมพ์  มีเปี่ยม (๒๕๖๐: ๑๘๘) กล่าวว่า กมล  บุญเขต กล่าวถึงการปัวเป็นความเชื่อของชาวบ้าน
ซึ่งมีลักษณะความเชื่อคล้ายกับการรำผีฟ้าเพ่ือรักษาโรคบ้างก็เรียก รำผีแถน เป็นการรักษาโรคทางใจแบบหนึ่ง
ของชาวลาวชาวอีสาน โดยมีความเชื่อว่าเป็นโรคที่เกิดจากการกระทำของสิ่งที่มองไม่เห็นอาจเป็นภูตผี ญาติพ่ี
น้องจะหาหมอมาทำพิธีขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ (เครื่องบูชา) และมีหมอแคนมาเป่า เจ้าพิธีจะรำแบบหมอรำเรื่องบอก
เนื้อความในทำนองขับไล่ผี และเชิญพญาแถนมาช่วยปกป้องคุ้มครองแก่คนไข้ เจ้าพิธีจะอยู่ในลักษณะภวังค์
เหมือนคนทรงจะถามไถ่อาการคนไข้หรือสาเหตุการเจ็บป่วย   
 มานะ  บุญเกิด (๒๕๕๗, ตุลาคม ๑๐) กล่าวว่า การปัวเป็นการรักษาโรคภัยไข้เจ็บ โดยผู้ที่รักษาไมไ่ด้
เป็นหมอและไม่ได้ใช้ยาในการรักษา แต่ในความเชื่อกลับพบว่าผู้ที่รักษาได้ตั้งตนเป็นผู้ที่ติดต่อกับเทพ เจ้าพ่อ
ภูตผี และสิ่งศักดิ์สิทธิ์อ่ืน ๆ ตามความเชื่อซึ่งคนป่วยจะมีลักษณะซึมเศร้าหรือคลุ้มคลั่ง เมื่อรักษาได้แล้วสิ่งตอบ
แทนที่ผู้ทำพิธีปัวจะได้รับนั้นจะขึ้นอยู่กับญาติของผู้ป่วยว่าจะให้สิ ่งใด อาจเป็นเงินหรือเป็นสิ่งของต่าง ๆ  
ก็ได้ เจ้าพ่อเจ้าแม่จะไม่เรียกร้องสิ่งตอบแทนใด ๆ ในการรักษาตามศรัทธา   
 

มูลเหตุของการเจ็บป่วยตามแนวคิดของพิธีปัว  
 จันทร์พิมพ์  มีเปี่ยม (๒๕๕๗, สิงหาคม ๙) กล่าวว่า กมล  บุญเขต ได้พูดถึงเหตุของการเจ็บป่วยเกิด
จาก ๒ สาเหตุ ดังนี้ 
  ๑. ความเชื่อที่เกิดจากการป่วยด้วยการกระทำของผีป่า โดยเหตุของการเจ็บป่วยลักษณะเช่นนี้จะส่ง
หรือแลกเปลี่ยนด้วยกระทงสี่เหลี่ยม กระทงหน้าวัว หรือกระทงสามเหลี่ยม และกระทงตัด โดยนำกระทงมา



[๔๖] 

เรียงกันโดยเริ่มจากกระทงสี่เหลี่ยมวางไว้ก่อนแล้วตามด้วยกระทงหน้าวัวและกระทงตัดตามลำดับ และวางไว้
ในตำแหน่งปลายเท้าของผู้ป่วยโดยให้ผู้ป่วยหันหน้าออกทาง ประตูบ้าน เวลาทำพิธีนั้นจะกระทำในบ้านใน
ช่วงเวลาหัวค่ำประมาณ ๑ ทุ่ม โดยจะใช้เทียนและธูปจุดใส่ในกระทงทั้ง ๓ ชนิด ครั้นเสร็จพิธีแล้วให้นำกระทง
ทั้งสามไปวางไว้ที่ทางสามแพร่งและจะทำพิธีติดต่อกันสามวัน 
 ๒. ความเชื่อจากการป่วยที่ถูกกระทำของผีบ้าน เหตุการณ์เจ็บป่วยในลักษณะเช่นนี้ผู้ประกอบพิธีจะ
ใช้สีผึ้งหรือขี้ผึ้งหุ้มฝ้ายฟ่ันความยาวเท่ากับรอบหัวผู้ป่วยเพื่อใช้เป็นเทียนน้ำมนต์สำหรับการขอแลกเปลี่ยน
ระหว่างหยดเทียนลงขันน้ำมนต์ ในการทำขันน้ำมนต์ของชาวบ้านนั้นชาวบ้านจะมีคำกล่าวโดยให้ระลึกถึงแต่
องค์เจ้าพ่ออู่คำ โดยระลึกว่า   
  “...ให้เขาหาย ให้ลูก ให้หลาน คนป่วยนี้ ให้ซ่วง ให้เซา ให้ฟ้ืน ให้ถอน ให้ออกเจ็บนอกให้ถอนเสีย ให้
หายวันหายคืน ให้ระงับดับหาย ให้ปลอดภัย จากโรคภัยนี้เถิด...” (มานะ  บุญเกิด, ๒๕๕๐)       
 

ข้อห้ามของผู้ประกอบพิธีปัว   
๑. ห้ามรับประทานอาหารของบ้านผู้ป่วย 
๒. ห้ามรับประทานอาหารของงานศพ 
๓. ห้ามนำอาหารที่ผ่านงานศพมารับประทาน  
๔. อาหารที่ถวายพระแล้วห้ามรับประทาน 

      ๕. ห้ามรับประทานของเหลือจากคนอ่ืน 
๖. วันที่ไม่นิยมทำพิธีปัว คือ วันพระ วันพุธ ช่วงเข้าพรรษา หากจำเป็นสามารถทำได้ 
 

ตัวอย่างชื่อเจ้าพ่อบ้านนาทราย และบ้านวังบาล  
๑. เจ้าพ่ออู่คำ - อู่แก้ว   

  ๒. เจ้าพ่อตอมาด   
๓. เจ้าพ่อขุนไทร   
๔. เจ้าพ่อขุนไกร   
๕. เจ้าพ่อขุนจบ   
๖. เจ้าพ่อเหล็กซี   

  ๗. เจ้าพ่อขุนเดช   
๘. เจ้าพ่อขุนรัก   
๙. เจ้าพ่อขุนหลวง   
 
 
 
  



[๔๗] 

ขั้นตอนการประกอบพิธีปัว  
๑. ขั้นเตรียมการ   

  ก่อนที่จะทำพิธีปัว ผู้ป่วยหรือเจ้าบ้านจะต้องเข้ามาหาเจ้าพ่อที่ศาลเจ้าพ่อขุนไทร เพ่ือมาดูว่าตัวเองนั้น
เป็นอะไร สิ่งที่จะต้องนำมาด้วยนั้นคือ ขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ ห่อนิมนต์ เพ่ือที่จะให้ท่านช่วยดูว่ามันเกิดอะไรขึ้นกับตัว
ผู้ป่วย ในการรักษาผู้ป่วยจะใช้เครื่องบัตรพลีหรือเครื่องคาย โดยตั้งเป็นขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ เงิน ๒๔ บาท ๕๐ 
สตางค์ พร้อมของคาวหวานและอ่ืน ๆ ใส่กระทงหน้าวัว ในการตั้ง เครื่องบัดพลีจะมีการพยากรณ์ตามวันเดือน
ปีเกิดของผู้ป่วย และมีการจัดเตรียมเครื่องต่าง ๆ ดังนี้ 

๑.๑  หอปราสาท คือเครื่องบวงสรวงที่ใช้ประกอบพิธีการปัวจะมีการจำลองชั้นปราสาทของ
เหล่าเทพด้วยการทำหอปราสาท ๑๒ ชั้น ทำด้วยกาบกล้วยตัดให้เป็นรูปสี่เหลี่ยมไล่จากใหญ่ไปหาเล็ก แล้วนำ
ไม้ไผ่เหลาเป็นชิ้นเล็ก ๆ มาเสียบตรงกาบของกระทงสี่เหลี่ยม ให้เรียงกันจนเต็มแล้วปูด้วยกาบกล้วยอีกทีทำ
แบบนี้ทั้งหมด ๑๒ กระทง หลังจากนั้นก็นำก้านกล้วยเข้ามาทำเป็นขาทั้ง ๔ ด้าน และนำก้านมะพร้าวมามัดติด
กับก้านกล้วยโดยใช้ตอกมัดชั้นละ ๕ ที ่ขาท้ัง ๔ ด้าน ด้านบนของหอปราสาทจะมัดด้วยตอก   

เครื่องใช้ที่ใส่ในหอปราสาท ประกอบด้วย ดังนี้  
   ๑) จอก อ้อย กล้วย ข้าวต้มห่อด้วยใบตอง เนื้อหมูปิ้ง   

๒) เมี่ยง ประกอบด้วย ตำตะไคร้ใส่เกลือห่อด้วยใบมันสำปะหลัง   
๓) จีบหมาก ประกอบด้วยเปลือกไม้ฝอยและยาสูบหอด้วยใบพลู   

       ๔) ข้าวดำ คือ ข้าวเจ้าสุกผสมจากเขม่าไฟที่ติดก้นหม้อก้นกระทะหยิบเต็ม ๑ ฝ่ามือ ข้าว
หวานที่ผสมด้วยน้ำตาล ข้าวเหลืองที่ผสมด้วยไข่แดงใส่หอปราสาท ๑๒ ชั้น   
   ๕) ปลา เป็นปลาทั้งตัวเสียบใส่ไม้   

๖) แกงส้ม และแกงหวาน   
    ๗) พริก และเกลือก้อน 
      ๘) ธงชัย ๔๘ อัน นำมาเสียบที่ขาปราสาท ๔ ขา ขาละ ๑๒ อัน 

๙) ถุงข้าวสาร และถุงข้าวเปลือก อย่างละ ๑๒ ถุง   
   ๑๐) รูปปั้นเทวดา ๑ องค์  

๑๑) บายศรี ประกอบด้วย ดอกไม้ขาว ธูป ๓ ดอก แล้วนำวางไว้บนยอดของหอปราสาท   
๑๒) ทอง ทำด้วยขม้ินที่หั่นเป็นแว่นร้อยด้วยก้านมะพร้าวเป็นพวง แล้วนำมาปักรอบปราสาท 
๑๐ พวง 
๑๓) รูปปั้นสัตว์ ๑๑ ชนิด และปั้นคนรวมเป็น ๑๒ ชนิด   
๑๔) สร้อยทอง ๔ เส้น นำไปไว้บนยอดปราสาท 

   ๑๕) เทียน ปักด้านข้างของกระทงด้านละ ๑๒ เล่ม  
๑๖) ถุงเงิน ๔ ถุง ประกอบด้วยเงินเหรียญบาท ๒ ถุง เหรียญสตางค์ ๒ ถุง ซึ่งแต่ละถุงจะมีเงิน ๓๐ บาท  



[๔๘] 

๑๗) สร้อยสังวาลย์ทำจากขมิ้นร้อยแล้วมัดรอบห่างกันประมาณ ๑ นิ้ว ซึ่งเส้นรอบวงของ
สร้อยสังวาลย์มีขนาดประมาณ ๒ ฟุตครึ่ง แล้วนำมาห้อยตามเสา ๔ เสา   

๑๘) ด้ายสายสิญจน์ จะเวียนด้ายสายสิญจน์ทางขวาให้รอบทีละชั้นตามชั้นของหอปราสาท
เริ่มจากล่างขึ้นบนของหอปราสาท ด้ายสายสิญจน์ที่เวียนรอบหอปราสาทใช้ด้ายสายสิญจน์รวมกันทั้งหมด ๑๒ 
เส้นมัดรวมกัน 
  จากเครื่องใช้และสิ่งที่ต้องใส่ในหอปราสาท ๑๒ ชั้น ที่กล่าวมาข้างต้นนั้นในการจัดเตรียมสิ่งของในข้อ
ที่ ๑, ๒, ๓ และ ๑๓ จะต้องจัดเตรียมจำนวน ๑๔๔ ชิ้น โดยวิธีการจัดวางสิ่งของที่เตรียมไว้จะนำมาใส่ในหอ
ปราสาทแต่ละชั้น 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ตัวอย่างรูปปั้นสัตว์ต่าง ๆ 
(ท่ีมา: มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๖๑) 

 

จากภาพพบว่า ชาวไทหล่มมีความเชื่อและศรัทธาต่อพิธีปัวที่รักษาผู้ป่วย โดยจากความเชื่อที่ว่าเป็น
การขับไล่ผีหรือสิ่งที่ไม่ดีให้ออกไป ดังนั้นการปั้นรูปคนและรูปสัตว์ต่าง ๆ ด้วยดินน้ำมันแล้วนำมาใส่ในหอ
ปราสาททุกชั้นเพื่อใช้ทำพิธีในการไปส่งแถนหรือเทวดาตามความเชื่อของชาวไทหล่ม 

 

 
จำลองหอปราสาททำด้วยกาบกล้วย ๑๒ ชั้น 

(ท่ีมา: มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๕๙) 
 



[๔๙] 

  ชาวบ้านได้จำลองหอปราสาทท่ีทำด้วยกาบกล้วย ๑๒ ชั้น และนำสิ่งของต่าง ๆ ที่กล่าวมาในข้อที่  
๑.๑ ใส่ในหอปราสาทเพื่อใช้ในการประกอบพิธีปัวซึ่งถือได้ว่าเป็นรูปแบบและเอกลักษณ์ของท้องถิ่น

ไทหล่ม 
  ๑.๒ เครื่องบัดพลี ซึ่งมีลักษณะดังนี้ 
  ๑) กระทง ๓ เหลี่ยม ในกระทงนี้ประกอบด้วย ปลาแห้ง ปลาร้า เกลือ พริก ข้าวดำ ข้าวแดง  
เทียน ไข่ดิบ น้ำ เหล้า   
 
 
 
 
 
 
 
 
 

กระทงสามเหลี่ยม 
(ท่ีมา: มานะ  บุญเกิด และวิลัย ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๖๒) 

 

  กระทงสามเหลี่ยมเป็นกระทงที่ชาวไทหล่มนำสิ่งของในข้อที่ ๑.๒ และข้อ ๑) ที่กล่าวมาข้างต้นนำมา
ใส่ในกระทงเพ่ือเป็นการสะเดาะเคราะห์ และนำไปไว้บริเวณถนน หรือทางสามแพร่งซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของพิธีปัว   

๒) กระทง ๔ เหลี่ยม ในกระทงนี้ประกอบด้วย ดังนี้   
๒.๑) ข้าวหวาน   

   ๒.๒) เหล้า   
    ๒.๓) น้ำ ๑ จอก (จอกคือใบฝรั่งนำมาม้วนเข้าด้วยกันโดยให้ด้านบน บานออกและ
ด้านล่างชิดติดกันเพื่อไม่ให้ของเหลวที่ใส่รั่ว)   
   ๒.๔) ดอกไม้ขาวและเทียน ๑ เล่ม (การวางเทียนให้นำมาวางไว้ข้างกระทง) 
   ๓) คายคุ้ม (คายใหญ่) ประกอบด้วย ดังนี้ 
   ๓.๑) บุหรี่ ๑ ซอง  
    ๓.๒) เทียนขาวตั้งตรงกลางถาดใหญ่ ๑ เล่ม  
    ๓.๓) มีดดาบวางไว้ตรงกลางถาด  
    ๓.๔) กรวยดอกไม้ขาว ๑ คู่  
   ๓.๕) เทียนเหลือง ๑ คู่   
   ๓.๖) เทียนขาว ๕ เล่ม   



[๕๐] 

   ๓.๗) กรวยดอกไม้ ๒๖ กรวย   
    ๓.๘) ห่อนิมนต์ ๔ ห่อ โดยวางคายคุ้มสลับบนขอบถาดกับขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘    
    ๓.๙) เงินค่าคาย ๒๔ บาท ๕๐ สตางค ์
  ๔) หอนิมนต์ ประกอบไปด้วยกรวยทำจากใบตองมีดอกไม้สีขาว ๑ คู่ และเทียนอันเล็ก ๑ คู่ 
จะใส่ไว้ในหอปราสาทชั้นละ ๑ ห่อ รวม ๑๒ ชั้น   
   ๕) ขันธ์ ๕ ประกอบไปด้วย ดังนี้ 
    ๕.๑) เหล้าขวดเล็ก ๑ ขวด   
   ๕.๒) กระทิงแดง ๑ ขวด   
   ๕.๓) ไข่ดิบ ๑ ฟอง    
    ๕.๔) เงิน ๖ บาท ๒๕  สตางค์ ห่อด้วยกระดาษขาว   
    ๕.๕) ฝ้าย ๑ ไจ   
    ๕.๖) กรวยใบตอง ๕ กรวย โดยใส่ดอกไม้ขาว ๑ คู่ และเทียนเล่มเล็ก ๑ คู ่
  ๖) ขันธ์ ๘ ประกอบด้วย ดังนี้ 
    ๖.๑) กรวยใบตอง ๘ กรวย ในกรวยใส่ดอกไม้ขาว ๑ คู่ และเทียนเล่มเล็ก ๑ คู่   
    ๖.๒) ห่อนิมนต์ ๑ ห่อ   
   ๖.๓) เงิน ๑๒ บาท ๕๐ สตางค์  
    ๗)  ขันน้ำมนต์ ประกอบด้วย ดังนี้                              
    ๗.๑) ใบเงิน  
    ๗.๒) ใบคำ 

๗.๓) ใบว่านสน (กาบพลับพลึง) 
    ๗.๔) มะกรูดฝาน  ๗ ชิ้น  
    ๗.๕) ขม้ินฝาน  ๗ ชิ้น 
   ๗.๖) ว่านฝาน  ๗ ชิ้น  
   ๗.๗) ส้มป่อยเผาไฟให้มันแดงแล้วฝานลงขันน้ำมนต์ ๑ ชิ้น   



[๕๑] 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

ขันน้ำมนต์ 
(ท่ีมา: มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๖๕) 

 

จากภาพพบว่า คนไทยยังมีความเชื่อเรื่องน้ำมนต์เป็นน้ำที่เสกเพื่ออาบกินหรือประพรมถือกันว่าเป็น
มงคล ดังนั้นการทำขันน้ำมนต์กับความเชื่อในการรักษาโรคภัยไข้เจ็บมีมานานคู่กับสังคมไทย   

จากที่กล่าวมาข้างต้นเป็นขั้นตอนการเตรียมการและจัดเตรียมอุปกรณ์ที่ใช้ประกอบพิธีปั ว และ
หลังจากนั้นจะเป็นขั้นตอนในการประกอบพิธีปัว   

 

ขั้นตอนประกอบพิธีปัว 
  มานะ  บุญเกิด (๒๕๕๐, ตุลาคม ๑๐) กล่าวว่า ขั้นตอนการบวงสรวงและการประกอบพิธีปัว เมื่อ
เตรียมเครื่องบัตรพลีบวงสรวงเสร็จ ผู้ประกอบพิธีจำนวน ๖ คน ได้จัดวางเครื่องบัตรพลีและเสื้อผ้า โดยเสื้อผ้า
จะเป็นสีเขียว สีแดง ตามลักษณะของแถน พิธีจะเริ่มโดยเสียงแคนเพลงสุดสะแนนซึ่งถือเป็นเพลงปฐมสำหรับ
ไหว้ครู เทวดา หัวหน้าผู้ประกอบพิธีได้ตั้งนะโมสามจบแล้วอัญเชิญเทวดา สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ในทุกชั้นภพเจ้าพ่อตอ
มาดให้มารับรู้การกระทำพิธีขอไถ่ชีวิตของคนป่วยจากเทวดาหรือสิ่งชั่วร้ายต่าง ๆ ที่จะมาเอาชีวิตของคนป่วยไป 
และรับแลกกับสิ่งพลีบูชา เครื่องบวงสรวงที่ตระเตรียมให้ผู้ป่วยมีชีวิตที่เป็นปกติสุขผู้ประกอบพิธีจะพูดบอก 
ผีพาย ผีเปรต ที่มาทำอันตรายให้กับคนไข้ให้ออกไปจากคนไข้ ซึ่งเป็นคำพูดของคนปัว ค่าคายสมัยก่อนมีไก่ต้ม
หนึ่งตัวโบราณเรียกว่า ไก่กุลาเหล้าหนึ่งไห    
 

ตัวอย่างคำกล่าวของผู้ประกอบพิธี 
“...ให้สูออกไปเน้อให้ออกไปนอก ไปรับบรรณาการของฝากมากหลาย คนคนนี้เป็นข้าพระพุทธเจ้า  

เป็นบ่าวพระมหากษัตริย์ ตัวนี้หนักเกิ่งฟ้า หนาเกิ่งดิน ถ้ากูบอกให้สูหนี สูฟ้าวหนี สูหนีไปโลด หนีไปทางผี
ตะบิดตะปอย ให้สูหนีไปทางลูกทางท่า สูอย่ามาขี้คนต่างช้างต่างม้า ให้สูหนีไปทางพ่อค้าทิศเหนือ ให้สูหนีไป
ทางผีตายเหลืองควรไข้ แม้สูหนีบ่ได้ให้ฮ่องไฮ้หนีเสือ กูสะสำริดตน อนุภาพ ครูบาอาจารย์ ประสิทธิ์ให้แก่กู  



[๕๒] 

ลันเคเตโร เวลาสันตุอมเซ็น ๆ พุทธเซ็น ๆ ชัวหายะ ทัว่ธน บัดนี้ให้สูไปอยู่เดินคอง ถ้าให้สูไปอยู่หน้าคองเอาถึง
ยามเองจะเอาให้มันประหัดกู จะให้มึงโลด สูอย่ามาทำคน ๆ นี้อีกต่อไปถ้ามึงบ่ไปก่อนเท้าเหล็กกู ทีวีพันสอง 
ก่อนเท้าทองกู ทีวีพันสี่ ถ้าสูหนีไม่ทัน พระยาเวทสุวรรณ์ ให้กูฆ่าสู กูก็จะฆ่าบอกให้ กูตีสูกูก็จะตี อย่ามาขี่คน  
ต่างช้างต่างม้าให้สูไปเสียเลย...” (มานะ  บุญเกิด, ๒๕๕๐.) 

จากคำบอกกล่าวของผู้ประกอบพิธี พบว่า ผู้ประกอบพิธีเป็นร่างทรงของเจ้าพ่อตอมาดซึ่งชาวบ้านเชื่อ
ว่าท่านเป็นผู้ที่มาคอยปกปักรักษาและอาสาเป็นสื่อกลางในการติดต่อระหว่างมนุษย์โลกกับเทวดาภูตผีปีศา จ
ไม่ให้ใครมาทำร้ายซึ่งกันและกัน เพราะในบางครัง้มนุษย์อาจกระทำความผิดต่อผีสาง เทวดา ทำให้ผีสางเทวดา
ไม่พอใจ ความเชื่อนี้เกิดจากความเชื่อที่ว่ามนุษย์ไม่สามารถติดต่อกับผู้ที่อยู่ในภพอ่ืน ๆ ได้ และผู้ใดก็ตามที่มา
ทำอันตรายให้กับคนป่วยให้มารับเอาเครื่องบัตรพลีสักการะแล้วรีบหนีไปโดยเร็วพลันไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง อาจ
เป็นแม่น้ำลำคลองหรือหนีไปทางทุ่งนากว้าง แต่หากผู้นั้นไม่รีบหนีไปผู้ประกอบพิธีซึ่งได้รับอนุญาตจากสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ทั้งปวงจะดำเนินการจัดการต่อผู้นั้นหรือฆ่าเสียให้ตาย 

 

 
ร่างทรงเจ้าพ่อตอมาด หัวหน้าผู้ประกอบพิธี 

(ท่ีมา: ภาพถ่ายของจริงด้วยกล้องดิจิตอล โดย จันทร์พิมพ์  มีเปี่ยม, ๒๕๕๐, ตุลาคม ๒๐) 
 

จากภาพพบว่า ชาวไทหล่มมีความเชื่อและศรัทธาในเจ้าพ่อ โดยเฉพาะการรักษาอาการป่วยด้วย
การปัวเชื่อว่าเจ้าพ่อตอมาดคือประธานผู้ประกอบพิธีปัว ท่านจะเป็นคนบอกกล่าวและเป็นสื่อกลางติดต่อ
ระหว่างมนุษย์โลกกับเทวดาภูตผีปีศาจไม่ให้ใครมาทำร้ายซึ่งกันและกัน   

การสื่อสารเพ่ือประกอบการปัว เมื่อผู้ประกอบพิธีทราบสาเหตุของการเจ็บป่วยจึงได้ให้เหล่าบรรดา
เจ้าพ่อต่าง ๆ เป็นผู้เจรจาหรือติดต่อโดยหัวหน้าผู้ประกอบพิธีเป็นผู้เจรจาแลกเปลี่ยนสลับกับหมอลำร้องบท
วิงวอนเหล่าเทพและแถนให้ปลดปล่อยผู้ป่วยให้หายจากอาการซึมเศร้า ไม่มีสติขณะที่บรรดาตัวแทนเจ้าพ่อ
ร่ายรำไปตามบทและเสียงแคนลายสุดสะแนน ดังนี้ 



[๕๓] 

“...จงหายเชิญเจ้าพ่อตอมาด เสื้อเมืองทรงเมือง เจ้าพ่อนาย ขุนจบ ขุนศรี ขุนไกร ขุนไทร ขุนเดช 
พร้อมเพรียบทั้งหมู่ขุนเสนาอมาตย์ข้อยข้ามาใช้ มาแต่งพอยอให้เจ้ามิ่ง  เจ้าแนน เจ้าเฒ่า เจ้าแถน พระอินทร์ 
พระพรหม พระยมมิบาน (ยมบาล) โลกจักรวาลทั้ง ๔ ตลอดทิศนี้...”  
  “...สาธุ สาธุ สาธุ สิ่งศักดิ์สทิธิ์ในพรหมสถานแห่งนี้ในโลกนี้ ให้มีศักดิ์สิทธิ์ในเนื้อ ในกาย คนที่เจ็บไข้ได้
ป่วย ข้าพเจ้าท้าวเป็นขุน อยู่ในบริเวณตอมาด (ตะเคียน) ข้าว่ามาปราบเภทภัยเภทพ่ายแพ้ศัตรูกะดี มาบนเล่า
เก้าสิบขอให้สิงสถิตอยู่ ๑๖ ชั้นฟ้า ๑๕ ชั้นดินก็ดี...”     

(มานะ  บุญเกิด, ๒๕๕๐.) 
จากข้อความข้างต้น พบว่า ตัวแทนเจ้าพ่อตอมาดและเหล่าเสื้อเมือง เจ้าพ่อทั้งหลายได้พากันมาอ้อน

วอนให้เหล่าเทพเทวาที่สิงสถิตวิมานชั้นฟ้า มารับเอาเครื่องบัตรพลีบูชาเพื่อแลกเปลี่ยนกับชีวิตที่ผาสุกของคน
ป่วย ทั้งนี้ผู้ป่วยยังจะมีชีวิตที่เจริญรุ่งเรืองสืบไปภายหน้า และเพื่อเขาจะได้เป็นที่พึ่งของบุพการีเป็นผู้อุปถมัภ์
พุทธศาสนาในฐานพุทธศาสนิกชนที่ดีต่อไป 
 

ตัวอย่างบทเจรจา  เจ้าพ่อตอมาด 
“...สาธุ  สาธุ  นะโม  ตะ  สะ  ภะ  คะ  วะ  โต  อะ  ละ  หะ  โต  สัมพุทธัสสะ   

  สาธุ  สาธุ  นะโม  ตะ  สะ  ภะ  คะ  วะ  โต  อะ  ละ  หะ  โต  สัมพุทธัสสะ     
  สาธุ  สาธุ  นะโม  ตะ  สะ  ภะ  คะ  วะ  โต  อะ  ละ  หะ  โต  สัมพุทธัสสะ     
    พุทธัง  ชีวิตตัง  สาระนัง  คะ  ฉามิ  ธัมมัง  ชีวิตตัง  จะชามิ  สังคัง  ชีวิตตัง  สาระนัง 
   คะชามิ...”       

  (จันทร์พิมพ์  มีเปี่ยม, ๒๕๖๐: ๑๙๘) 
“...ข้าพเจ้าเป็นท้าว เป็นขุน ผู้ข้าขอสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ในสากลโลกนี้ ข้าพเจ้าขอเจ้าข้าว เจ้าเณรขอท้าย 

ขอมวล ข้าพเจ้าขึ้นไปขอ ไปมิ่งไปแนน ขอไถ่บ่าวขึ้น…”  
  “...สาธุ  สาธุ  ขอให้ข้าพเจ้าเหล่าเทพา จงให้สิ่งศกัดิ์สิทธิ์คนนี้บัดนี้มาแต่ชัยมา แต่หินท่า มาแต่น้ำเต้า 
คอยสอนผู้มาซ่วยร้วย (ดีตลอด) เมื่อกูใจฮ้ายให้มึงหนี เมื่อกูสีหน้าบ่ดี ให้มึงลงท่า ให้มึงหนีลูกข้า  โอม  สัก  เค  
สัก  คาย  นาราย  นาซ่วงดวงมูลไม่เรื่องมีฤๅษีแทงเตาตาสถาต...” 
  “...สาธุ  สาธุ  ลูกพระอินทร์ พระพรหม พระยมภิบาล (ยมบาล) โลกจักรวาล ทั้งสี ่จงมาให้สิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ แก่แม่นางน้อยคนนี้...” 

“...สาธุ  สาธุ  เทพเจ้าเหล่าเทพาอินทราเทวราช เทพดา เจ้าทั้งหลาย ดูลา เทพดา เจ้าทั้งหลาย  
จงเสด็จลงมาในสถานที่นี้ เจ้ากูจงมารับเอาเครื่องบูชาอันนี้ มีข้าวต้มใส่น้ำตาล มีของหวานใส่น้ำอ้อย ของแซบ
ช้อยมีกินทุกอย่าง มีกล้วย มีอ้อย มีข้าว มีซิ้นจี่ (เนื้อ)...” 

(มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๗๑) 
 
 



[๕๔] 

จากนั้นก็จะนำสายสิญจน์มาคล้องคอให้กับผู้ป่วย และให้ทุกคนที่อยู่ร่วมงานเอาเงินบี้คนละหนึ่งบี้
เตรียมไว้สำหรับซื้อผู้ป่วยคืน ในระหว่างพิธีการเจรจาตัวแทนเจ้าพ่อตอมาดและคณะให้นำผู้ป่วยมาที่หอ
ปราสาทท่ีเตรียมไว้ โดยใช้ด้ายสายสิญจน์ผูกโยงผู้ป่วยกับกับหอปราสาทและผู้ป่วยนั่งพับเพียบพนมมือและต่อ
ด้วยร้องหมอลำเชิญเจ้านำเจ้าแถน (เทวดา) แล้วก็กล่าว 

“...สาธุเด้อ เทพบุตรผู้เทิงอยู่ชั้นฟ้า เทวดาผู้อยู่ชั้น ๔ สาเอาเด้อ ธรณี หนักน้ำ ให้มาพร้อม ให้สำกัน
เมื่อนี้นั้น นางสีได๋ขอยังเจ้า พระบิดาผู้เป็นพ่อขอให้พระพ่อเจ้า จงฟังข้าผู้แอ่ววอน.แน่เด้อ…”  

“...สาธุเด้อ ขอให้บิดาตาเจ้า เหนือหัว แม่เก้าเกต พ่อเอ้ย นางสิยก ก็ยอไหว้ ให้พ่อ พระนางพ่อเอ้ย  
ขอให้บิดาตาเจ้า บิดาตาเจ้า ให้เหลียวล้ำลงมา นางขอวันทา พ่อนาง ผู้วอนเอ้ย...” 

“...สาธุเด้อ สาธุเด้อ ขอให้บิดาตาเจ้าด่วนมาเด้อ มาสรงน้ำ อ่อนอ้อน กะคืน ให้แก่นาง แน่เด้อ 
นางกระขอยอมเจ้า สาระวิ่งสาระเนนนำ พ่อพญาแถน ผู้เพิ่นอยู่บนเบื้องฟ้าให้กะเลยลงมาพี้ เลี้ยงดูเรียบลำ  
แน่เด้อ ขอพ่ีนางแต่ง ไว้กระยอให้แก่พระองค์…” 

(มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๗๑) 
จากนั้นเป็นการอ้อนวอนต่อแถนของเจ้าพ่อตอมาด (ร้องไห้) ซึ่งจะขอให้พระอินทร์ พระพรหมฟ้า

เทวดาช่วยลงมาดูตลอดถึงพระพุทธเจ้า บิดา มารดา พ่อ แม่ ขอให้มาเยือนขอให้เจริญ ทุกข์ยากขอให้หายขาด  
ขอให้คุณบิดามารดา พ่อแม่สงสารข้า เวลาทุกข์ยากลำบากจริงผู้ป่วยเป็นมากยากให้หาย 
จากนั้นหมอแคนได้เป่าเพลงล่องใหญ่เพ่ือประกอบพิธีกรรมฟ้อนปัว แล้วผู้ประกอบพิธีกรรมที่เป็นหมอลำก็ร้อง
เจรจาการแลกเปลี่ยนจากสิ่งที่เป็นเหตุของการเจ็บป่วย หลังจากนั้นก็กล่าว 

“...สาธุเด้อ นางขอวอนเจ้าหลายทีกะหลายเหล่าเจ้าพ่อเอย... จั่งบ่วางปล่อยให้กะมาแท้แก่พระนาง  
บ่หากมีคนจ้างมาทุกสิ่งน้อแนวดาพ่อเอย… ครั้นสิมายอยก กะใส่เสื้อกะแหล่งเจ้าหรือว่าบิดาตาเจ้า บ่พอใจหยัง
จักอย่าง พ่อเอ้ย…” 

(มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๗๒) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

การร่ายรำและการเจรจาขอไถ่ชีวิตให้ผู้ป่วย 
(ท่ีมา: ภาพถ่ายของจริงด้วยกล้องดิจิตอล โดย จันทร์พิมพ์  มีเปี่ยม, ๒๕๕๐, ตุลาคม ๒๐) 



[๕๕] 

การเจรจาของเจ้าพ่อเพ่ือขอไถ่ชีวิตให้ผู้ป่วยนั้น การเจรจามีลักษณะเป็นบทเจรจา บทกล่าวเป็นภาษา
สำเนียงไทหล่ม และในขณะเดียวกันเจ้าพ่อองค์อ่ืนก็จะร่ายรำประกอบเสียงแคน  

 
การปัวรักษาผู้ป่วย 

(ท่ีมา: มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๗๑) 
 

การปัวรักษาผู้ป่วย พบว่า ในขณะที่ทำพิธีนั้นทั้งผู้ทำพิธีและผู้ป่วยจะต้องมีการเชื่อมโยงสื่อสารกันโดย
มีสื่อกลาง คือ ด้านสายสิญจน์ที่เชื่อมโยงจากหอปราสาทมาผู้ป่วยและผู้ทำพิธี 

ต่อมาตัวแทนเจ้าพ่อตอมาด เชิญชวนให้ผู้เป็นญาติของผู้ป่วยใช้เงินบี้วางไว้ที่ยอดปราสาทเพ่ือเป็นการ
ซื้อชีวิตของคนป่วย บางขณะพบว่าไม่สามารถขอชีวิตจากเหล่าเทพได้ คณะของเจ้าพ่อตอมาดต่างได้อ้อนวอน
ต่อไปด้วยวิธีต่าง ๆ จนเหล่าเทพยอมปลดปล่อยผู้ป่วยให้เป็นปกติ 
 

ตัวอย่าง บทกล่าวนำผู้ป่วย  
(เป็นคำกล่าวของผู้ป่วยที่เป็นเด็กหญิง) 

“นะโม  ตะ  สะ  ณะ  คะ  วะ  โต  อะ  ละ  หัต  โต  สัมาสังคุธทะสะ (๓ จบ) สาธุข้าพเจ้าเป็นลูก
พระพุทธเจ้า เหล่าเทพา ผู้ข้าขออินทรีย์ชีวิตสืบสร้างเมืองมนุษย์ เมื่อได๋หนูบ่สิ้นกรรม หนูบ่สิ้นเวรหนูจะบ่ไป
ตามพ่อเก่าและแม่เดิม อยู่กับพ่อใหม่แม่ใหม่ อยู่เมืองมนุษย์ ขอเล่าเรียนสืบพระศาสนา สาธุ พุทธบูชา สาธุ  
ธรรมบูชา สาธุ สังฆบูชา...” 

  (มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๗๙) 



[๕๖] 

 
การนำเครื่องบัดพลีส่งแถน (เทวดา) 

(ท่ีมา: มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๗๙) 
 

ตัวแทนเจ้าพ่อตอมาดและคณะจะต้องออกมานำเครื่องบัตรพลีส่งแถนหรือเทวดาซึ่งในขณะที่ทำพิธีอยู่
นั้นมีการเป่าแคนและเจ้าพ่อก็จะฟ้อนรำประกอบการทำพิธี 

หลังจากพิธีแลกเปลี่ยนและขอชีวิตของผู้ป่วยเสร็จลง ตัวแทนเจ้าพ่อตอมาดและคณะกลับมาบริเวณ
พิธีกรรมเดิมที่มีผู้ป่วยอยู่ ซึ่งกลับมามีสติดังเดิมหายจากอาการซึมเศร้าแล้ว ตัวแทนเจ้าพ่อได้อบรมสั่งสอนให้
ผู้ป่วยปฏิบัติตนให้เป็นคนดี  ยึดมั่นในพระพุทธศาสนาและประเพณีอันดีงาม จากนั้นได้ผูกข้อต่อแขนรับขวัญ
ผู้ป่วย  และทำการส่งเจ้าพ่อองค์ต่าง ๆ กลับเหล่าร่างทรงเก็บข้าวของเป็นอันเสร็จพิธี 
 

                                                                            
 
 
 
   
 
 
 
  

ตัวแทนเจ้าพ่อตอมาดผูกสายสิญจน์รับขวัญผู้ป่วย 
(ท่ีมา: มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์, ๒๕๕๐: ๘๐) 

 

หลังจากพิธีกรรมในการแลกเปลี่ยนและขอชีวิตของผู้ป่วยเสร็จเจ้าพ่อตอมาดจะผูกสายสิญจน์รับขวัญ
ผู้ป่วยเพื่อให้อยู่เย็นเป็นสุขถือว่าเป็นพิธีสุดท้ายในการประกอบพิธีปัวของชาวหล่มเก่า  



[๕๗] 

พิธีกินดองเจ้า บ้านวัดทุ่งธงไชย 
พิธีกินดองเจ้า บ้านวัดทุ่งธงไชยเป็นพิธีกรรมที่สืบทอดกันมาจากบรรพบุรุษเกิดจากความเชื่อความ

ศรัทธาทีช่าวบ้านมีต่อ “เจ้าพ่อเจ้าแม่” สิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำหมู่บ้าน และเจ้าองค์ใหญ่ที่สุดของบ้านวัดทุ่งธงไชย 
คือ เจ้าปู่พระยาระพานทอง ซึ่งชาวบ้านวัดทุ่งธงไชยได้สร้างศาลไว้สำหรับเป็นที่สถิตของเจ้าพ่อเจ้าแม่ของ
หมู่บ้าน และใช้ในการประกอบพิธีต่าง ๆ รวมถึงพิธีกินดองเจ้า ชื่อว่า “ศาลเจ้าพ่อหนองขาม” ตั้งอยู่บริเวณ  
หมู่ที่ ๑๑ บ้านวัดทุ่งธงไชย บนพ้ืนที่สาธารณะประโยชน์ของหมู่บ้าน ภายในอาณาเขตบริเวณของศาลจะมีสิ่ง
ปลูกสร้าง ๔ หลัง คือ 

๑. หอไหว้ สร้างข้ึนในลักษณะคล้ายศาลา ๖ เหลี่ยม  ภายในมีแท่นตั้งเครื่องบูชา  กระถางธูป  แจกัน
ดอกไม้  ด้านหน้ามีป้ายเขียนติดไว้ว่า “เจ้าปู่พระยาระพานทอง เจ้าย่าประทุมมา” ชาวบ้านเล่าว่า ป้ายชื่อ
ดังกล่าว เป็นชื่อพ่อและแม่ของเจ้าพ่อพระยาระกองคำ กับเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ และยังมีคำบอกเล่าสืบต่อกัน
มาว่า บริเวณหอนี้เป็นที่ฝังสมบัติและกระดูกของเจ้าปู่เจ้าย่าอีกด้วย 

 

 
 

หอไหว้ 
 

๒. หอเลี้ยง มีลักษณะเป็นศาลาเปิดโล่ง มีฝาผนังด้านที่ติดกับหอไหว้ เมื่อมองไปภายในหอเลี้ยง  
จะพบแท่นบูชาของเจ้าพ่อเหล็กซี (เสนาฝ่ายขวาของเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ) ตั้งอยู่บริเวณมุมซ้าย ส่วนแท่น
ทางด้านขวามือเป็นแท่นบูชาของเจ้าพ่ออู่คำ ซึ่งหอเลี้ยงจะใช้เป็นสถานที่สำหรับเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่มารับ
เครื่องเซ่นไหว้ และเชิญเข้าประทับร่างทรง ด้านนอกของหอเลี้ยงมีการทำแท่นติดกับฝาผนังสูงระดับเอวไว้
สำหรับเทอาหารหวานคาวและเหล้าให้เหล่าเสนากิน หลังจากท่ีได้ถวายเจ้าพ่อเจ้าแม่เรียบร้อยแล้ว 

 



[๕๘] 

 
หอเลี้ยง 

 

๓. หอครองใหญ่ มีลักษณะเป็นอาคารที่มีการทำฝาหนังและประตูปิดรอบทั้ง ๔ ทิศ ภายในมีแท่น
บูชาขนาดใหญ่ พร้อมทั้งมีการวางเครื่องบูชาที่ชาวบ้านนำมาถวาย เช่น ฉัตรเงิน ฉัตรทอง ๙ ชั้น บายศรีต้น ๙ ชั้น  
แจกันดอกไม้ ช้างม้าแกะสลัก กระถางธูป เชิงเทียน พานใส่ขันดอกไม้ พวงมาลัยที่ชาวบ้านมาถวาย   

ถัดจากแท่นบูชามีเบาะรองนั่งแบบยาวพร้อมหมอนอิง ชั้นไม้ไผ่สำหรับวางร่มที่ใช้กางให้เจ้าพ่อเจ้าแม่
เวลามีงานพิธีต่าง ๆ ที่วางดาบและไม้หวายหางปลากระเบน ชั้นวางเครื่องเซ่นไหว้ในวันเตรียมงานพิธีและตู้
สำหรับเก็บเครื่องแต่งกายและข้าวของเครื่องใช้ของร่างทรงเจ้าพ่อเจ้าแม่นอกจากนี้ยังมีเครื่องเสียง และเครื่อง
ดนตรีที่ใช้ในการประกอบพิธี ซ่ึงหอครองใหญ่ใช้เป็นที่สำหรับประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นพิธีกินดอง  
พิธีปัว พิธีเลี้ยงปี หรือแม้กระทั่งการบนบานศาลกล่าว 

 

 
หอครองใหญ่ 

 
 
 
 
 



[๕๙] 

๔. โรงครัว เป็นที่สำหรับประกอบอาหารหวานคาว และเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ที่จะใช้ในงานพิธี 
 

 
โรงครัว 

 

๕. ห้องน้ำและห้องอาบน้ำ อยู่ด้านหลังโรงครัวไว้รับรองร่างทรงและชาวบ้านที่มาร่วมพิธีรวมถึงไว้
สำหรับร่างทรงคนใหม่ที่เข้าพิธีกินดอง และต้องนอนค้างท่ีศาลเจ้าพ่อหนองขามด้วย 

 

 
ห้องน้ำและห้องอาบน้ำ 

 

วันเตรียมงาน 
เช้าของวันเตรียมงาน ชาวบ้านจะมารวมตัวกันที่ศาลเจ้าพ่อหนองขาม และจะแยกย้ายกันเตรียมงาน

ตามความถนัดของแต่ละคน ผู้ชายจะพากันทำความสะอาดบริเวณสถานที่จัดงานพิธี ส่วนคนที่ถนัดงานฝีมือ 
งานใบตองก็จะมาทำบายศรี จีบหมาก จีบพลู และทำห่อนิมนต์ เมื่อทำห่อนิมนต์เสร็จแล้วก็จะนำไปแจกให้กับ
บรรดาร่างทรงของหมู่บ้านเพื่อเชิญมาร่วมงาน ส่วนบรรดาแม่บ้านก็จะเข้าโรงครัวตั้งแต่เช้า เพื่อจัดเตรียม
เครื่องเซ่นไหว้และอาหารหวานคาว สิ่งของที่ต้องเตรียมมีดังต่อไปนี้ 

 
 
 
 



[๖๐] 

เครื่องเซ่นไหว้ 
ในพิธีกินดองแต่ละครั้งเจ้าที่จะมารับร่างทรงใหม่จะเป็นผู้กำหนดเครื่องเซ่นไหว้เอง ว่าจะเป็น หมู (ตัวต้น) 

เป็ด (ตัวกลาง) หรือไก่ (ตัวปลาย) หากเป็นพิธีกินดองของเจ้าองค์ใหญ่จะเลือกหมูเป็นเครื่องเซ่นไหว้ แต่ถ้าเป็น
เจ้าองค์เล็กหรือเจ้าที่เป็นเด็กจะเลือกเป็ดหรือไก่ หมูที่นำมาใช้ในการประกอบพิธีจะต้องมีลักษณะผิวพรรณ
สะอาดเกลี้ยงเกลา หู หาง ต้องครบไม่มีตำหนิสุขภาพร่างกายสมบูรณ์ทุกประการ และเป็นหมูเพศผู้เท่านั้น 
 

อาหารหวานคาว 
 อาหารที่ใช้ถวายในวันรุ่งขึ้นจะมีด้วยกัน ๘ สำรับ แบ่งเป็น หวาน ๔ สำรับ คาว ๔ สำรับ โดยสำรับ
หวานจะประกอบด้วยขนม ๓ อย่าง คือ ข้าวต้มมัด ข้าวเหนียวแดง และข้าวปาด (ลักษณะจะเหมือนกับขนม
เปียกปูนแต่ต่างจากขนมเปียกปูนตรงที่เป็นสีเขียวที่ทำจากใบเตย) ส่วนสำรับคาวจะประกอบด้วยอาหาร  
๓ อย่าง คือ ลาบ คั่ว และต้ม นอกจากนี้จะต้องนึ่งข้าวเหนียวไว้ด้วย 
 ในระหว่างที่ทำอาหารสำหรับถวายเจ้าพ่อเจ้าแม่นั้นห้ามชิมและดมอาหารเด็ดขาด หลังจากทำอาหาร
เสร็จเรียบร้อยแล้วจะนำห่อนิมนต์มาวางที่หม้ออาหารเพื่อเป็นการบ่งบอกว่าเป็นอาหารสำหรับถวายเจ้าพ่อ  
เจ้าแม่ ห้ามใครนำไปรับประทานก่อนถวายเด็ดขาด  

ส่วนเรื่องค่าใช้จ่ายในงานเจ้าภาพ (คนที่มารับเป็นร่างทรงคนใหม่) จะเป็นผู้ออกค่าใช้จ่ายทั้งหมดแต่
ชาวบ้านคนอื่น ๆ ก็จะนำข้าวของมาช่วยในงาน เช่น พริก เกลือ มะเขือ ปลาร้า ฯลฯ บางคนก็ช่วยออกเงิน
ตามกำลังศรัทธา 
 

ผลไม้และเครื่องดื่มท่ีใช้ถวาย 
จะต้องเตรียมผลไม้ไม่น้อยกว่า ๙ ชนิดแต่จะต้องให้เป็นจำนวนคี่ ที่สำคัญต้องเป็นผลไม้ที่มีชื่อเป็น

มงคลเช่น กล้วย สับปะรด ชมพู่ แก้วมังกร องุ่น แอปเปิ้ล ส้มโอ ฝรั่ง สาลี่ ผลไม้ที่ห้ามคือ ละมุด และมังคุด
ส่วนของเครื่องดื่ม ได้แก่น้ำเปล่า เหล้า น้ำ อัดลม (เหล้าในภาษาเรียกของเจ้าพ่อเจ้าแม่ที่หอหนองขามจะ
เรียกว่า ม้า) อาจจัดให้มีเบียร์เพ่ิมเข้ามาเพ่ือให้เข้ากับยุคสมัยใหม่นอกจากนี้ยังต้องเตรียมน้ำมะพร้าวอ่อนไว้ให้
เจ้าพ่อเจ้าแม่ดื่ม เรียกว่า น้ำต้น และสำหรับเจ้าที่เป็นเด็กจะเรียกว่า น้ำนม 
 

ขันหมาก หมายถึง กระทงใบตองที่มีการกัด(เย็บ) เป็น ๔ มุม ภายในก็จะประกอบไปด้วย 
- จีบพล ูคือ ใบพลูที่นำปูนแดงทาท่ีใบพลูแล้วจึงมวนให้เป็นหลอด 
- หมากแห้ง คือ หมากที่ผ่านการตากแดดจนแห้งจะมีลักษณะเป็นแผ่นวงกลมขนาดเหรียญสิบ 

สีออกน้ำตาลดำ  
- หมากสด คือ หมากสดนำมาผ่าเป็นซีก ๆ  
- ยาเส้น คือ ยาสูบที่นำมาซอยเป็นเส้นแล้วตากแดดจนแห้ง  
- สีเสียด คือ เปลือกไม้สีเสียดที่ใช้กินหมาก 



[๖๑] 

- ยามวน คือ ยาเส้นที่ผ่านการตากแดดจนแห้งแล้วนำมามวนกับใบตองแห้ง (ยามวนในภาษาของ
เจ้าพ่อเจ้าแม่ที่หอหนองขามจะเรียกว่า ข้าวหลาม) 

 

ห่อนิมนต์ มีลักษณะเป็นกรวยใบตอง ภายในมี ดอกไม้ ธูป เทียน ซึ่งเจ้าภาพจะนำไปแจกให้ร่างทรงในหมู่บ้าน  
เพ่ือให้ร่างทรงแต่ละคนนำห่อนิมนต์นี้ไปเชิญเจ้าที่ประทับร่างของตนมาร่วมงานกินดอง  
 

ขันนิมนต์ (ขันเชิญ) เป็นจานใส่กรวยใบตอง ภายในมีดอกไม้ ธูป เทียน สำหรับให้ร่างทรงยกอัญเชิญเจ้าพ่อ
เจ้าแม่ลงประทับร่าง   
 

จานคารวะ เป็นจานใส่กรวยดอกไม้สำหรับให้ร่างทรงคนใหม่ยกคารวะขอขมาเจ้าองค์ใหญ่ จานคารวะจะต้อง
เตรียมไว้ทั้งหมด ๔ จาน แต่ละจานจะใส่ของ ๘ อย่าง ได้แก่ กรวยดอกไม้ (ใบตองทำเป็นกรวยตัดที่ริมปากของ 
กรวยเท่ากัน) ธูป ๑ คู่ ดอกไม้ ๑ คู่ ยามวน ๑ คู่ จีบพลู ๑ คู่ ยาเส้น ๒ คำ สีเสียด ๒ คำ ผ้าพับ ๑ ผืน   
 

พาขวัญ คือ สิ่งที่ใช้ในการประกอบพิธีในการสู่ขวัญ ได้แก่ ขันสู่ขวัญ ไก่ต้ม ๑ ตัว เหล้าขาว ๑ ขวด ข้าวเหนียว 
๑ กระติบ น้ำเปล่า ๑ ขวด ผ้าขาวปูรองพื้น ๑ ผืน และพานบายศรีสู่ขวัญ ๑ พาน ที่ทำจากใบตองและนำมา
ประดิษฐ์ตกแต่งอย่างสวยงามด้วยดอกไม้หลากหลายสี ซึ่งในบายศรีจะประกอบด้วย เทียน ธูป ๙ ดอก ไข่ไก่
ต้ม ๑ ฟอง ข้าวต้มมัด ขนมปัง ใบคูน ใบเก้าค้ำ ใบเงิน ใบทอง ฝ้ายผูกแขน ห่อนิมนต์ ๑ ห่อ เงิน กล้วยน้ำว้าสุก 
และเครื่องจีบหมาก จีบพลู 
 

เทียนเงิน เทียนทอง ใช้ในพิธีคารวะ ซึ่งจะวางอยู่ในขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ เทียนเงิน คือ เทียนที่ห่อหุ้มด้วยกระดาษเงิน 
และเทียนทอง จะห่อหุ้มด้วยกระดาษทอง 
 

เครื่องดนตรีที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม ประกอบด้วย แคน กลอง ฉาบใหญ ่ฉาบเล็ก ฆ้องเล็ก และฆ้องใหญ ่
 

น้ำมันจันทน์และน้ำอบ น้ำหอม น้ำปรุง สำหรับใช้ประพรมร่างกายของร่างทรงขณะอันเชิญเจ้าเข้าประทับ
ร่างเป็นความเชื่อสืบทอดกันมาว่าเจ้าชอบผู้ที่มีกลิ่นกายหอม 
 

เครื่องแต่งกายของร่างทรงใหม่ จะต้องเตรียมเครื่องแต่งกายของร่างทรงใหม่ ทั้งผ้านุ่ง เสื้อ ผ้ามัดเอว ผ้าโพก
ศีรษะ โดยเจ้าร่างทรงใหม่จะเป็นผู้เลือกสีและลวดลาย 

บรรยากาศของวันเตรียมงานบรรดาชาวบ้านและร่างทรงที่มาช่วยกันเตรียมงานนั้น  ก็จะทำงานไป
ด้วย และพูดคุยสนทนากันเหมือนเป็นการได้พบปะเครือญาติ  ครอบครัว  เพื่อนฝูง  และนั่งล้อมวงกินข้าว
ร่วมกันดูแล้วมีความอบอุ่นเป็นกันเอง เมื่อเตรียมข้าวของเครื่องใช้เรียบร้อยแล้ว  ขั้นตอนต่อไปในเย็นวันนี้จะมี
การเชิญเจ้าที่จะมาเอาร่างใหม่มาตรวจดูข้าวของเครื่องเซ่นไหว้ที่ได้จัดเตรียมเอาไว้ว่าเป็นที่พอใจหรือไม่  หาก
ขาดเหลือต้องการสิ่งใดเพ่ิมก็จะได้จัดเตรียมได้ทัน 
 



[๖๒] 

พิธีเจ้าลงตรวจดูของเซ่นไหว้ (ช่วงเย็น) 
เมื่อเสร็จจากการเตรียมข้าวของเครื่องใช้ในช่วงเช้าเป็นที่เรียบร้อยแล้ว ช่วงเย็นบรรดาร่างทรงก็จะมา

รวมตัวกันบริเวณศาลเจ้าพ่อหนองขามอีกครั้ง เพื่อทำพิธีอัญเชิญเจ้าลงมาประทับร่างทรงเพื่อตรวจดูของ
เครื่องเซ่นไหว้ว่าของที่เตรียมไว้เป็นที่พอใจหรือไม่โดยพิธีจะเริ่มข้ึนเวลาประมาณ ๒ ทุ่ม เพ่ือที่จะได้รอชาวบ้าน
ที่กลับมาจากการไปทำไร่ไถนาได้มาร่วมในพิธีด้วย โดยมีลำดับขั้นตอนดังนี้ 

๑. เชิญเจ้าเข้าประทับร่าง 
 เมื่อทุกอย่างพร้อมแล้วบรรดาร่างทรงก็เริ่มพิธี ด้วยการเอาน้ำแป้งและน้ำมันจันทร์ประพรมไปตาม
ร่างกายของตน แล้วจึงยกขันเชิญเจ้าเข้าประทับร่าง ช่วงนี้หมอแคนก็จะเป่าแคนไปเรื่อย ๆ และเจ้าองค์ใหม่ก็
จะเข้าประทับร่างด้วย ขณะเจ้าประทับร่างจะมีอาการสั่น อ้วก บางองค์ก็ร้องไห้ หลังจากที่เจ้าเข้าประทับร่าง
ทรงแล้ว ก็จะลุกข้ึนแต่งองค์ทรงเครื่อง เมื่อแต่งตัวเสร็จก็จะคลานเข้าไปกราบไหว้เจ้าองค์ใหญ่ 

๒. รำเทียนส่องดูของ 
เมื่อเจ้าประทับร่างทรงจนครบทุกองค์แล้ว ก็จะเริ่มพิธีการฟ้อนรำส่องดูของเซ่นไหว้ต่าง ๆ โดยเจ้าแต่

ละองค์จะใช้นิ้วมือระหว่างนิ้วชี้กับนิ้วกลางคีบเทียนข้างละ ๑ เล่ม แล้วก็จะรำพร้อมใช้เทียนที่จุดอยู่ในมือเดิน
ส่องดูไปยังสิ่งของที่ได้จัดเตรียมเอาไว้ เช่น รำส่องดูอาหารหวานที่ได้ทำเอาไว้ ส่องดูหมูที่ได้เตรียมไว้ในกรง 
หากเจ้าองค์ใหม่ไม่พอใจสิ่งของที่ได้เตรียมไว้นั้น ก็จะต้องจัดเตรียมกันใหม่ทำจนกว่าเจ้าองค์ใหม่จะพอใจ เมื่อ
เป็นที่พอใจแล้ว จึงจะร่วมกันรำฉลองในระหว่างนี้หมอแคนและเครื่ องดนตรีต่าง ๆ ก็จะบรรเลงไปเรื่อย ๆ  
จนจบพิธี 

ส่วนหมูที่นำมาเป็นเครื่องเซ่นไหว้หลังจากผ่านพิธีตรวจแล้วช่วงเวลาประมาณตี ๒ - ๓ จะต้องฆ่าหมู
ด้วยวิธีการทุบให้หมูตาย จะไม่ฆ่าด้วยการแทงคอหมูเพราะจะต้องไม่มีเลือดออกเด็ดขาดกรณีเป็นไก่หรือเป็ดก็
จะใช้วิธีทุบเช่นกัน 
 

วันงานพิธีกินดองและลำดับขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม 
๑. บอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
เมื ่อได้เวลาเริ ่มพิธีกินดองแล้ว บรรดาร่างทรงจะจุดธูป ๙ ดอก พร้อมพนมมือขึ ้นบอกกล่าวสิ่ง

ศักดิ์สิทธิ์ให้รับรู้ว่าวันนี้จะมีการจัดงานกินดองเกิดขึ้น เพราะชาวบ้านมีความเชื่อว่าก่อนจะทำการสิ่งใด หรือจะ
จัดงานอะไรก็ตามจะต้องบอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่นับถือกันมาตั้งแต่ปู่ย่าตายายทุกครั้งเพ่ือให้การจัดงานราบรื่น
ไปได้ด้วยดี โดยการบอกกล่าวนั้นจะจุดธูปไหว้ที่หอไหว้ก่อนตามด้วยหอครองใหญ่ หอเลี้ยง นอกจากนี้ยังจุดธูป
ไหว้บริเวณหน้าต้นลีลาวดีที่อยู่ระหว่างหอครองใหญ่กับหอเลี้ยง เสมือนเป็นการบอกกล่าวเจ้าที่เจ้าทางด้วย 



[๖๓] 

 
บอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 

 

๒. พิธีคารวะ 
หลังจากท่ีได้ทำการบอกกล่าวเป็นที่เรียบร้อยแล้ว บรรดาร่างทรงก็จะมารวมกันที่หอเลี้ยง ร่างทรงเจ้า

ปู่ก็จะเป็นผู้นำในการทำพิธี โดยเริ่มจากการจุดเทียน ธูป ที่แท่นบูชาเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ และร่างทรงเจ้าพ่อ
เหล็กชี จะเป็นคนจุดเทียน ธูป ที่แท่นบูชาเจ้าพ่อเหล็กชี หลังจากนั้นร่างทรงเจ้าปู่ก็จุดเทียนตั้งที่ขันเชิญ แล้ว
ยกขึ้นกล่าวเชิญเจ้าทั้งหมดมารับการคารวะจากร่างทรงใหม่ ซึ่งร่างทรงใหม่จะใช้มือแตะที่จานคารวะทั้ง ๔ จาน 
แล้วร่างทรงเจ้าองค์อื่น ๆ ก็จะเอามือมาแตะร่างทรงใหม่ต่อ ๆ กันไป ขณะที่ทำพิธีคารวะ เสนาจะตีฆ้องเป็น
ระยะตลอดการทำพิธีพร้อมกับเสียงแคนควบคู่ไปด้วย 

 

 
พิธีคารวะ 

 
 
 
 
 



[๖๔] 

๓. พิธีถวายอาหารหวานคาว 
ระหว่างที่ทำพิธีคารวะอยู่นั้น ชาวบ้านจะจัดเตรียมอาหารหวานใส่ถาดทั้งหมด ๔ ถาด ในแต่ละถาด

จะมีขนมทั้งหมด ๔ ถ้วย ถ้วยที่ ๑ ใส่ข้าวเหนียวแดง ถ้วยที่ ๒ ใส่ข้าวต้มมัด ถ้วยที่ ๓ ใส่ข้าวปาด ถ้วยที่ ๔  
จะใส่ทั้ง ๓ อย่าง และมีกรวยดอกไม้ ๑ กรวย กระทงขันหมาก น้ำเปล่า ๑ แก้ว เทียนขาว ๑ เล่ม นอกจากถาด
อาหารหวานแล้วก็ยังมีถาดผลไม้อีก ๑ ถาด ที่ประกอบด้วยผลไม้ ๙ อย่าง    

 

 
พิธีถวายอาหารหวานคาว 

 

เมื่อจัดของถวายเรียบร้อยแล้ว ร่างทรงใหม่จะจัดเรียงถาดอาหารหวาน ๔ ถาด และถาดผลไม้ ๑ ถาด  
พร้อมกับจุดเทียนตั้งในแต่ละถาด จากนั้นร่างทรงทั้งหมดก็จะพนมมือกล่าวเชิญเจ้ามารับเครื่องถวาย ระหว่าง
นั้นหมอแคนก็จะเป่าแคนกับลั่นฆ้องคู่กันไป เมื่อกล่าวเชิญจบร่างทรงใหม่จะประเคนของถวายโดยยื่นมือไป
แตะทีถ่าดท้ังหมด และกราบลง ๓ ครั้ง จากนั้นก็นั่งรอจนกว่าเทียนจะดับ จึงทำการถอนอาหารหวานออกและ
นำไปเทที่แท่นเสนาเพ่ือให้บรรดาเหล่าเสนาเลี้ยงช้างเลี้ยงม้าได้กิน แล้วทำการถวายอาหารคาวเป็นลำดับต่อไป
ซึ่งจะจัดเตรียมอาหารคาวไว้ทั้งหมด ๔ ชุด แต่ละชุดจะประกอบไปด้วย คั่วเป็ด คั่วไก่ ข้าวเหนียวนึ่งใส่กระติบ 
กระทงขันหมาก กรวยดอกไม้ แก้วเปล่า ๒ ใบ น้ำเปล่า ๑ แก้ว น้ำอัดลม เหล้า เบียร์ และเทียน  จากนั้นร่าง
ทรงใหม่จะจุดเทียนตั้งที่ถาดอาหารคาวทั้ง ๔ ถาด และทำพิธีถวายเช่นเดียวกับอาหารหวานทุกขั้นตอน เมื่อ
เทียนดับแล้วร่างทรงใหม่ก็ยกถาดอาหารคาวส่งให้คนอื่นเอาไปเทไว้ที่ แท่นเสนาเช่นเดียวกับอาหารหวาน 
หลังจากถวายอาหารหวาน - คาว เสร็จเป็นที่เรียบร้อยแล้ว ก็จะนำอาหารมาเลี้ยงร่างทรงและแขกที่มา
ร่วมงาน  

๔. เชิญเจ้าประทับร่างทรง 
หลังจากรับประทานอาหารเรียบร้อยแล้ว บรรดาร่างทรงจะทำพิธีเชิญเจ้าประทับร่างในระหว่างพิธี

ห้ามบุคคลอื่นที่ไม่ใช่ร่างทรงเข้าไปในหอเลี้ยงโดยเด็ดขาดร่างทรงเจ้าปู่จะจุดเทียน จุดธูป ๙ ดอก ปักกระถาง
ธูปที่แท่นบูชาเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ และร่างทรงเจ้าพ่อเหล็กชีจุดเทียนธูป ๙ ดอก ปักกระถางธูปที่แท่นบูชา
เจ้าพ่อเหล็กชี หลังจากนั้นร่างทรงเจ้าปู่และร่างทรงเจ้าองค์อื่น ๆ ก็จะประพรมน้ำแป้ง น้ำหอม และยกขัน
กล่าวเชิญเจ้าลงมาประทับร่าง เมื่อเจ้าประทับร่างแล้วก็จะแต่งองค์ทรงเครื่อง แต่จะมีเจ้าเพียง ๓ องค์เท่านั้นที่



[๖๕] 

จะมีคนคอยมาแต่งตัวให้ คือ เจ้าปู่พระยาระพานทอง เจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ และเจ้าพ่อพระยาละกองคำ  
เมื่อเจ้าพ่อเจ้าแม่แต่ละองค์แต่งตัวเสร็จแล้วก็จะคลานเข้าไปกราบไหว้เจ้าตามลำดับชั้นของเจ้าหลังจากนั้น
บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ก็จะนำเจ้าองค์ใหม่ไปกราบที่หอไหว้ และพาไปยังครองใหญ่เพ่ือจะทำพิธีสู่ขวัญ 

๕. พิธีสู่ขวัญเจ้าองค์ใหม่ 
 

 
พิธีสู่ขวัญเจ้าองค์ใหม่ 

 

เจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำจะเป็นผู้ทำพิธีให้แก่เจ้าองค์ใหม่ โดยหยิบขันสู่ขวัญหันหน้าไปทางแท่นบูชา
พร้อมกับจุดเทียนตั้งที่ขันแล้วกล่าวบทสู่ขวัญเมื่อกล่าวจบก็หันกลับมายังหน้าพานบายศรี วางขันสู่ขวัญลง แล้ว
จึงจุดเทียนที่ยอดบายศรี และส่งดอกไม้ให้เจ้าองค์ใหม่พนมมือไว้ พร้อมบอกให้เจ้าพ่อเจ้าแม่องค์อ่ืน ๆ พนมมือ
และหลับตาในช่วงที่ทำพิธีสู่ขวัญ ระหว่างนั้นหมอแคนก็จะเป่าแคนไปเรื่อย ๆ พร้อมกับเจ้าพ่อหวายสามโค้งก็
จะลั่นฆ้องควบคู่กันไปเมื่อเสร็จพิธีสู่ขวัญเจ้าพ่อหวายสามโค้งก็จะลั่นฆ้อง ๙ ครั้ง พร้อมกับเจ้าองค์หนึ่งโห่เอา
ฤกษ์เอาชัย หลังจากเสร็จพิธีสู่ขวัญแล้ว เจ้าพ่อเจ้าแม่ที่นั่งข้างพานบายศรีก็จะหยิบข้าวเหนียวในกระติบ ไข่ต้ม
ในบายศรีวางบนมือของเจ้าองค์ใหม่ และให้เจ้าองค์ใหม่คลานเข้าไปหาเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำเพ่ือให้ผูกข้อมือ
รับขวัญเป็นองค์แรกตามด้วยเจ้าองค์อ่ืน ๆ ตามลำดับชั้น 

 

  
 

        ป้อนข้าวเหนียว ไข่ต้ม ให้ร่างทรงเจ้าองค์ใหม่           ผูกข้อมือเจ้าองค์ใหม่ 
 



[๖๖] 

เมื่อผูกข้อมือจนครบหมดแล้วเจ้าที่นั่งข้างบ้านบายศรีก็จะเอาข้าวเหนียวกับไข่ต้มที่อยู่ในมือป้อนให้กับ
เจ้าองค์ใหม่กิน หลังจากนั้นเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำจะสนทนากับเจ้าองค์ใหม่ถามสารทุกข์สุขดิบ แล้วจึงพากัน
ร่ายรำฉลองในงานพิธีกินดองจนเป็นที่พอใจ จากนั้นเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำและเจ้าพ่อเจ้าแม่ทุกองค์ก็หันหน้า
ไปทางแท่นบูชาของหอครองใหญ่ยกมือพนม โดยจะมีเจ้าพ่อเหล็กชีจุดธูป ๙ ดอกส่งให้เจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ
กล่าวและปักยังกระถางธูป และก็กราบลงสามครั้ง เพื่อเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่ออกจากร่างทรง ในระหว่างนี้จะลั่น
ฆ้องและเป่าแคนควบคู่กันไป เมื่อเจ้าออกจากร่างทรงแล้วก็จะถอดเครื่องแต่งกาย แล้วพับเก็บให้เรียบร้อย 
เป็นอันเสร็จพิธีกินดองเจ้า แต่เจ้าองค์ใหม่จะต้องนอนค้างคืนที่ศาลหนองขามเป็นเวลา ๓ คืน จึงจะเป็นร่าง
ทรงที่สมบูรณ ์

 

 
ร่ายรำฉลอง 

 

พิธีเลี้ยงปีเจ้าพ่อ  
พิธีเลี้ยงปีเจ้าพ่อ เป็นพิธีที่สำคัญและใหญ่ที่สุด กำหนดจัดกันในเดือนหกของทุกปี โดยชาวไทหล่มมีความ

เชื่อและถือปฏิบัติกันมาอย่างยาวนาน โดยพิธีกรรมนี้แฝงไปด้วยภูมิปัญญาที่บรรพบุรุ ษได้สอดแทรกใส่ไว้ใน
พิธีกรรมดังกล่าว ซึ่งนอกจากจะเป็นการสร้างความสามัคคี กตัญญูต่อบรรพบุรุษแล้ว ยังสอนให้ผู้คนและลูกหลาน 
รวมทั้งเหล่าลูกศิษย์บริวาร สร้างแต่กรรมดีและให้ละอายต่อการทำบาป 

พิธีกรรมดังกล่าว พบว่าร่างทรงและผู้ที่นับถือเจ้าพ่อจะไปอยู่ที่ใดต้องกลับมาร่วมพิธีนี้ทุกครั้ง ถ้ามาไม่ได้
ต้องให้คนในครอบครัวเสียไก่ เสียเหล้า เพื่อเป็นสิ่งแทนตัวบุคคลมาร่วมงาน ผู้ที่มาบนบานศาลกล่าวไว้จะกลับมา
แก้บนในวันนั้นด้วย อาหารคาวที่ใช้เซ่นไหว้ด้วย หมู ไก่ เป็ด จะหมุนเวียนทุกปี ร่างทรงและลูกผึ้งลูกเทียนจะร่วม
รับประทานอาหารหลังจากเลี้ยงเจ้าพ่อแล้ว จากนั้นจึงทำพิธีสู่ขวัญ มีหมอแคนทำพิธีสู่ขวัญ เจ้าพ่อองค์ใหญ่ เจ้าพ่อ
องค์รอง และเจ้าพ่อองค์เล็ก จะผลัดกันผูกข้อมือ ลำดับสุดท้ายเจ้าพ่อองค์ใหญ่ผูกข้อมือให้ลูกผึ้งลูกเทียนจนเป็นที่
พอใจ และสุดท้าย เข้าสู่พิธีไล่ผีหลวง เป็นพิธีปัดเป่าและส่งบรรดาพวกผีปีศาจ สิ่งชั่วร้ายออกจากหมู่บ้านนั่นเอง  

 
 



[๖๗] 

สิ่งของท่ีใช้ในพิธี 
  ๑. อาหารหวาน ประกอบด้วย ข้าวปาด ข้าวเหนียวแดง ข้าวต้มมัด 
  ๒. อาหารคาว ประกอบด้วย คั่วไก่ คั่วเป็ด 
 

 
อาหารคาว 

 

  ๓. ผลไม้ ประกอบด้วย กล้วย มะม่วง แอปเปิ้ล ลองกอง เงาะ แตงโม สับปะรด มะพร้าว 
  ๔. พาแถน (พาของพญาแถน) ประกอบด้วย บายศรีปากชาม ๑ คู ่ จีบหมากจีบพลู ๑ กระทง  
ข้าวเหนียว ๑ ถ้วย ปลาปิ้ง ไก่ย่าง ๑ ตัว มะพร้าวอ่อน ๑ ลูก เหล้า ๔๐ ๑ ขวด แก้ว ชุดขาว ๑ ชุด กระจก หวี 
แป้ง น้ำอบ น้ำปรุง กล้วย ๑ หวี แก้ว แหวน เงิน ทอง (ทำจากแป้งข้าวเหนียวปั้นชุบแป้งทอด) ๔ กระทง  
กรวยดอกไม้ ธูป ๒ ดอก เทียนขาว ๒ เล่ม 
  ๕. บายศรีเงินทอง ๔ คู่ 
 

 
บายศรี 

 
 
 
 



[๖๘] 

  ๖. เทียนกิ่ง เทียนง่า ๔ ชุด 
 

 
เทียนกิ่ง เทียนง่า 

 

  ๗. เครื่องดื่ม ประกอบด้วย เหล้า เบียร์ น้ำเปล่า และน้ำอัดลม 
 

 
เหล้า 

 

  ๘. ขันเชิญเจ้าพ่อ ประกอบด้วย ขันธ์ ๕ (กรวยดอกไม้ธูป ๕ กรวย ห่อนิมนต์กรวยแหลม ๑ กรวย  
เทียนไขสีขาว ๒ เล่ม เทียนไขสีเหลืองเล็ก ๒ เล่ม) ขันธ์ ๘ (กรวยดอกไม้ธูป ๘ กรวย ห่อนิมนตก์รวยพับเป็นรูป
สี่เหลี่ยม ๑ กรวย เทียนไขสีขาว ๒ เล่ม เทียนไขสีเหลืองเล็ก ๒ เล่ม) 
  ๙. ขันทำน้ำมนต์ ประกอบด้วยกรวยดอกไม้ธูป เทียน เทียนน้ำมนต์ เครื่องน้ำมนต์ (ใบเงิน ใบทอง  
ใบหมากผู้ ใบพลับพลึง (ว่านโซน) ส้มป่อย) 
  ๑๐. ม้าก้านกล้วย มีถังน้ำ และหญ้าวางอยู่ข้าง ๆ ม้าก้านกล้วย 



[๖๙] 

 
ม้าก้านกล้วย 

 

  ๑๑. ขันหมาก ประกอบด้วย จานใส่จีบหมากจีบพลู 
 

เครื่องดนตรีที่ใช้ในพิธี 
๑) แคน  ๒) ฆ้อง  ๓) ฉาบ  ๔) กลองปั้ง 

 
กลองปั้ง 

 

วันเตรียมงาน 
  ช่วงเช้าของวันเตรียมงานบรรดากวนจ้ำ แม่แต่ง ร่างทรงของเจ้าพ่อเจ้าแม่  และชาวบ้านมารวมตัวกัน
ที่ศาลเจ้าพ่อหนองขาม กวนจ้ำจะนำขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ บอกกล่าวเจ้าพ่อเจ้าแม่ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ที่ฮีบใหญ่ มีการจัด
สถานที่ช่วยกันทำความสะอาดที่หอครองใหญ่ หอเลี้ยงและที่ลานหน้าหอเลี้ยงจะมีร่มกางอยู่ ๒ คัน ๒ จุด สีเงิน
อยู่ทางขวามือ สีส้มทองอยู่ทางซ้ายมือ ที่ร่มจะมีห่อนิมนต์มัดไว้ที่ด้ามร่ม พร้อมทั้งมีเก้าอ้ีวางอยู่ในร่มคันละตัว 
  ในระหว่างนี้ก็จะมีกลุ่มชาวบ้านที่อยู่ช่วยกันทำขนมข้าวต้มที่จะต้องใช้ในพิธีของวันงานเลี้ยงปี และยัง
มีการทำห่อนิมนต์ให้กับกวนจ้ำนำไปเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่ท้ังในหมู่บ้านและต่างหมู่บ้านมาร่วมงานเลี้ยงปี 
  แม่แต่งจะจัดทำ ขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ (ที่มีดอกไม้และธูป) ไว้จำนวน ๓ ชุด สำหรับที่จะใช้ในพิธีโดยแบ่ง
ดังนี้ ๑) ใช้ตอนเจ้าพ่อเจ้าแม่ประชุมตรวจดูของไหว้ที่จะใช้ในงานเลี้ยงปี ซึ่งในช่วงเย็นของวันเตรียมงาน ๒) ใช้
ตอนถวายอาหารหวานคาว ๓) ใช้ตอนถวายสิ่งของให้พญาแถนเพื่อขอฝน สิ่งของที่เตรียมเอาไว้สำหรับใช้ใน
งานเลี้ยงปีจะถูกเก็บไว้ที่หอครองใหญ่ซึ่งเป็นศาลาข้าง ๆ ศาลาเลี้ยง 



[๗๐] 

  เมื่อจัดเตรียมข้าวของที่จะใช้ในงานเลี้ยงปีเป็นที ่เรียบร้อยแล้ว ช่วงเย็นของวันเตรียมงานเวลา
ประมาณ ๑ ทุ่ม บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่จะเข้าทรงประชุมกันที่หอครองใหญ่ของเจ้าพ่อเพ่ือทำการตรวจดูข้าวของ
ที่จะใช้ในงานเลี้ยงปี เช่น อาหารหวาน อาหารคาว ว่าครบบริบูรณ์หรือมีข้อบกพร่องอย่างไรหรือเปล่า 
 

วันงานเลี้ยงปีไล่ผีหลวง  
  บรรดาร่างทรงร่างเจ้าพ่อเจ้าแม่ และชาวบ้านเริ่มเดินทางมารวมตัวกันที่ศาลเจ้าพ่อหนองขาม ซึ่งเป็น
สถานที่จัดงานเลี้ยงปีของบ้านวัดทุ่งธงไชย ถ้าเป็นกลุ่มของร่างทรงเจ้าก็จะเข้าไปนั่งรวมตัวกันภายในหอเลี้ยง 
แต่ถ้าเป็นกลุ่มชาวบ้านที่มาร่วมงานนั้นจะนั่งอยู่รอบบริเวณงาน ภายในงานยังมีการตั้งกองผ้าป่าไว้สำหรับให้
ชาวบ้านที่มาร่วมงานได้ทำบุญร่วมกันอีกด้วย 
  งานเลี้ยงปีจะมีพิธีย่อย ๙ พิธี คือ ๑. พิธีบอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ๒. พิธีถวายพาแถน ๓. พิธีถวายอาหาร
หวาน - คาว ๔. พิธีเชิญเจ้าลงมาประทับร่าง ๕. ถวายพานบายศรี ๖. ทำความเคารพหอไหว้ ๗. ทำน้ำมนต์  
๘. พิธีส่งเจ้าส่งนาย ๙. ชาวบ้านรับน้ำมนต์ 

ภายในหอก็จะมีการจัดสถานที่ดังนี้ ตรงกลางของหอระยะห่างระหว่างแท่นบูชาของเจ้าพ่อเจ้าพระยา
อู่คำกับเจ้าพ่อเหล็กชี (เสนาฝ่ายขวา) นั้นจะมีส่วนที่หน้าแท่นเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ จะมีเครื่องแต่งกายของเจ้า
ปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่ และก็เครื่องแต่งกายของร่างทรงคนใหม่ (บนเครื่องแต่งกายของร่างทรงคนใหม่จะมีกรวย
ดอกไม้ ๑ อัน ชาวบ้านเรียกกันว่า  ห่อนิมนต์)   

นอกจากนี้ยังมีขันเชิญ (ขันเชิญของหมู่บ้านนี้จะมีกรวยดอกไม้ ๖ กรวย วางอยู่ในขันเชิญ) และมีเบาะ
รองนั่งไว้สำหรับให้เจ้าปู่เจ้าย่า เจ้าพ่อเจ้าแม่ได้นั่งบนเบาะ มีอยู่ ๖ ที่เทา่นั้น ได้สอบถามชาวบ้านดูว่าทำไมต้อง
มีเบาะรองนั่งด้วย   

ชาวบ้านบอกว่า เจ้าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่ที่ได้นั่งบนเบาะเพราะว่าท่านมียศสูงกว่าบรรดาเจ้าพ่อ  
เจ้าแม่องคอ่ื์น ๆ   

ส่วนทางด้านหน้าแท่นบูชาของเจ้าพ่อเหล็กชี ก็จะมีเครื่องแต่งกายของเจ้าพ่อเจ้าแม่ที่มาร่วมงานพิธี
กินดองวางอยู่เหมือนกันโดยการวางเครื่องแต่งกายของเจ้าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้ าแม่จะไม่วางอยู่ใกล้กันทั้งหมด 
โดยจะแยกกันวางดังนี้  

๑. ที่หน้าแท่นบูชาเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำจะวางเครื่องแต่งกายของเจ้าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่จะมีวางอยู่
แค่ ๗ องค์ คือ 

๑. เจ้าย่าปทุมมา 
๒. เจ้าปู่พระยาระพานทอง 
๓. เจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ 
๔. เจ้าพ่อพระยาละกองคำ 
๕. เจ้าแม่คำหมุด 
๖. เจ้าแม่อู่แก้ว 
๗. เจ้าแม่คำหอม 



[๗๑] 

๒. ถัดออกมาก็จะเป็นที่วางของเจ้าพ่อเจ้าแม่ที่เป็นลูกหลานเจ้ าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่ และชุดของ 
เจ้าพ่อเจ้าแม่องค์ใหม่ (กองนี้จะพิเศษตรงที่ด้านบนจะมีกรวยดอกไม้ (ชาวบ้านเรียกว่า ห่อนิมนต์) 

๓. ส่วนชุดของเจ้าพ่อเจ้าแม่องค์อ่ืน ๆ ที่มาร่วมงานก็จะวางเรียงกันที่หน้าแท่นบูชาของเจ้าพ่อเหล็กชี 
 

บอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
เมื่อถึงเวลาร่างทรงของเจ้าปู่พระญาพานทองกับร่างทรงเจ้าบางส่วนจุดธูป ๙ ดอก พนมมือขึ้นบอก

กล่าวเจ้าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตาคนเราไม่สามารถมองเห็นได้ เพื่อบอกให้รับรู้ว่าวันนี้จะมี
การจัดงานเลี้ยงปีกันเกิดขึ้น เพราะชาวบ้านเชื่อกันว่าเวลาจะทำอะไรจะมีงานอะไรก็ต้องบอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ที่ตนเองนับถือทุกครั้งเพื่อให้ช่วยดูแลการจัดงานให้ราบรื่นไปได้ด้วยดี  โดยการบอกกล่าวนั้ นก็จะจุดธูปไหว้
บอกที่หอไหว้ก่อน และตามมาด้วยหอครองใหญ่ และตามมาด้วยหอเลี้ยง  และก็ยังมีร่างทรงคนหนึ่งจุดธูปไหว้
ที่ต้นลีลาวดีที่อยู่ระหว่างหอครองใหญ่กับหอเลี้ยง จากการที่ได้สอบถามชาวบ้านบอกว่า เป็นการบอกกล่าว 
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเองและชาวบ้านนับถือกันมาตั้งแต่ปู่ย่าตายายว่าถ้าจะมีงานอะไรก็ตามก่อนทำพิธีในวันงาน
ดังเช่นวันนี้จะมีการจัดพิธีกินดองกันเกิดข้ึนก็จะต้องบอกกล่าวดังที่เคยทำกันมา หลังจากท่ีได้บอกกล่าวตามจุด
ต่าง ๆ เป็นที่เรียบร้อยแล้ว บรรดาร่างทรงเจ้าพ่อเจ้าแม่ที่มาร่วมงานก็จะมาร่วมตัวกันอยู่ที่หอเลี้ยง   
 

ถวายพาแถน 
 ในการถวายพาแถนนั้นทางร่างทรงได้จัดวางพาแถนไว้ที่ด้านหลังของหอเลี้ยงแล้วยังมีการจัดพาอาหาร
หวานอีก ๔ ชุด อาหารคาวอีก ๔ ชุด นำไปถวายแถนตามมุมทั้ง ๔ ของบริเวณศาลเจ้าพ่อหนองขามตรงกับ
บริเวณเดียวกันที่ปักทุงนั่นเอง ในระหว่างที่ถวายพาแถนนั้นจะมีการจุดเทียนกิ่ง เทยีนง่าที่ปักไว้ทั้ง ๔ จุด 
       

 
พาแถน 

 



[๗๒] 

ถวายอาหารหวาน - คาว 
จัดเตรียมอาหารหวาน ช่วงที่มีการคารวะอยู่นั้นก็จะมีชาวบ้านบางส่วนหันไปจัดเตรียมอาหารหวานใส่

ถ้วยจัดเป็นถาด ๔ ถาดภายในถาดก็จะมีของดังต่อไปนี้   
๑. ถ้วยขนม ๔ ถ้วย โดยถ้วยที ่ ๑ จะใส่ข้าวเหนียวแดง ถ้วยที ่ ๒ จะใส่ข้าวต้ม (ข้าวต้มมัด)  

ถ้วยที่ ๓ จะใส่ขนมข้าวปาด ถ้วยที่ ๔ จะใส่ทั้ง ๓ อย่างด้วยกัน (ข้าวต้ม ข้าวเหนียวแดง ข้าวปาด)   
๒. กรวยดอกไม้ ๑ กรวย จะมีกรวยที่ทำจากใบตองสดทำเป็นกรวย ในกรวยก็จะมีดอกไม้ธูปอีก ๒ ดอก 
๓. กระทงขันหมาก ประกอบด้วย   

 ๓.๑ จีบพลู จะนำใบพลูสด ๆ มาทาด้วยปูนแดงและก็มวนมัดด้วยฝ้าย   
 ๓.๒ หมากสด จะเอาลูกหมากสด ๆ มาหันเป็นชิ้น 
 ๓.๓ หมากแห้ง จะเป็นชิ้นหมากแห้งที่ชาวบ้านหั่นเป็นชิ้น ๆ ตากแดดเก็บเอาไว้  
 ๓.๔ ยาเส้น จะเป็นยาสูบที่ชาวบ้านนำมาหันฝอยแล้วเอาไปตากแดดจนแห้งเก็บเอาไว้ 
 ๓.๕ สีเสียด เป็นเปลือกของต้นไม้ที่ชื่อว่า ต้นสีเสียด ชาวบ้านนำเอามาทุบจนเป็นฝอย 
 ๓.๖ ยามวน จะเป็นการนำเอาใบตองแห้งมามวนกับยาเส้นที่ชาวบ้านทำเก็บเอาไว้ 
๔. แก้วน้ำเปล่า ๑ แก้ว   
๕. แต่ละถาดก็จะมีเทียน ๑ เล่ม นอกจากถาดอาหารหวานแล้วก็ยังมีถาดผลไม้อีก ๑ ถาด จะมีผลไม้  

๙ อย่าง ถ้าจะมากกว่า ๙ อย่างก็ได้แต่ตอ้งลงเลขคี่เท่านั้น ที่ถาดผลไม้ก็จะมีกรวยดอกไม้ ๑ กรวย เทียน ๑ เล่ม   
 

ถวายอาหารหวาน 
เมื่อจัดของถวายเป็นที่เรียบร้อยแล้ว ร่างทรงคนอ่ืนก็จะส่งถาดอาหารหวานให้กับร่างทรงใหม่จัดเรียง  

๔ ชุด และก็ถาดผลไม้อีก ๑ ชุด เมื่อจัดวางสำรับอาหารหวานเรียบร้อยแล้ว ร่างทรงใหม่ก็จะจุดเทียน ๑ เล่ม  
ตั้งที่ถาดอาหารหวาน ๔ ถาด ที่ถาดผลไม้ ๑ ถาด       

หลังจากนั้นร่างทรงทั้งหมดก็พนมมือขึ้น พอเริ่มกล่าวเชิญหมอแคนก็จะเป่าแคนกับลั่นฆ้องคู่กันไป  
โดยชาวบ้านบอกว่าเป็นการเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่แต่ละองค์ โดยคนที่เป็นร่างทรงของเจ้าพ่อเจ้าแม่จะเป็นผู้กลา่ว
เชิญมารับของที่ถวายและประเคน   

เมื่อกล่าวเชิญจบก็จะประเคนโดยเอามือขวายื่นไปแตะที่ถาดอาหารหวานให้ครบทั้ง ๔ ถาด และถาด
ผลไม้อีก ๑ ถาด แล้วทุกคนก็กราบลง ๓ ครั้ง แล้วก็นั่งรอจนกว่าเทียนที่ถาดอาหารหวานจะดับลง  

 

จัดเตรียมอาหารคาว 
ช่วงที่นั่งรอให้เจ้าพ่อเจ้าแม่กินเครื่องเซ่นอยู่นั้น จะมีชาวบ้านที่นั่งอยู่ตรงหม้ออาหารหวานอาหารคาว

ก็จะตักอาหารคาวใส่ถ้วยและจัดใส่ถาด ๔ ถาด เตรียมไว้ โดยจะมีการจัดเป็น ๔ ชุด แต่ละชุดจะมีของดังนี้  
๑. คั่วเป็ด ๒. คั่วไก่ ๓. ข้าวเหนียวนึ่งใส่กระติบ ๔. กระทงขันหมาก ๕. กรวยดอกไม้ ๖. แก้ว ๗.น้ำเปล่า 
 ๘. เหล้า - เบียร์ ๙. เทียน ๑๐. น้ำอัดลม   



[๗๓] 

อาหารที่นำมาเซ่นไหว้ถึงแม้จะไม่ได้จัดใส่ถาดแต่อยู่ในหม้อหรืออะไรก็จะมีกรวยดอกไม้ ๑ กรวย ใส่ไว้
ในหม้อหรือในภาชนะท่ีใส่อาหาร ได้สอบถามชาวบ้านดูบอกว่าของที่มีกรวยดอกไม้วางไว้ ๑ กรวย ไม่ว่าจะเป็น
อะไรแสดงว่าเป็นของเจ้าพ่อเจ้าแม่ทั้งหมดแสดงว่าห้ามชิมห้ามกินจนกว่าจะเลี้ยงเจ้าพ่อเจ้าแม่เสร็จสิ้น
พิธีกรรม                        

 

ถวายอาหารคาว 
หลังจากที่เจ้าแม่คำมุดลงมาประทับร่างทรงเพื่อตรวจดูของเซ่นไหว้ที่ได้จัดเป็ นที ่เรียบร้อยแล้ว 

ทางร่างทรงใหม่ก็จะเริ่มจุดเทียนตั้งที่ถาดอาหารคาวทั้ง ๔ ถาด หลังจากนั้นร่างทรงทั้งหมดก็พนมมือขึ้น 
เริ่มกล่าวเชิญหมอแคนก็จะเป่าแคนกับลั่นฆ้องคู่กันไป โดยชาวบ้านบอกว่าเป็นการเชิญเจ้าพ่อเจ้าแม่แต่ละองค์  
โดยคนที่เป็นร่างทรงของเจ้าพ่อเจ้าแม่จะเป็นผู้กล่าวเชิญมารับของที่ถวายและประเคน เมื่อกล่าวเชิญจบก็จะ
ประเคนโดยเอามือขวายื่นไปแตะที่ถาดอาหารคาวให้ครบทั้ง ๔ ถาด แล้วทุกคนก็กราบลง ๓ ครั้ง แล้วก็นั่งรอ
จนกว่าเทียนที่ถาดอาหารคาวจะดับลง นั่นหมายถึงบรรดาเจ้าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่รับของถวายเสร็จจนอ่ิมกัน
แล้ว เมื่อเทียนดับแล้วร่างทรงใหม่ก็ยกถาดอาหารคาวส่งให้คนอื่นเอาไปเทไว้ที่เดียวกั บที่เทอาหารหวาน  
เพ่ือให้บรรดาเหล่าเสนาเลี้ยงช้างเลี้ยงม้าได้กินกัน 

หลังจากถวายอาหารหวาน - คาว เสร็จเป็นที่เรียบร้อยแล้ว จะนำอาหารที่เสร็จจากพิธีที่ไม่ได้จัดใส่
ถาด หรือส่วนที่อยู่ในหม้อ นั้นมาเลี้ยงดูร่างทรงและแขกท่ีมาร่วมงานกินดองกันในวันนี้ โดยอาหารที่นำมาเลี้ยง
ดูร่างทรงและแขกที่มาร่วมงาน ก็จะมี คั่วเป็ด คั่วไก่ ต้มกระดูกหมูใส่ผักกาดดอง แล้วก็จะมีขนม ข้าวต้ม   
ขนมปาด ข้าวเหนียวแดง หลังจากท่ีกินข้าวปลาอาหารกันแล้วก็จะมีการพูดคุยกันสักพักเพ่ือให้อาหารที่กินเข้า
ไปนั้นย่อย 
 

เชิญเจ้าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่ลงประทับร่างทรง 
หลังจากกินข้าวกินปลากันจนอ่ิมและนั่งพักพูดคุยกันพอสมควร ก็ได้เวลาที่จะทำพิธีต่อ บรรดาร่างทรง

ก็เริ่มที่จะกลับเข้าไปนั่งยังที่ของตนเอง ช่วงที่จะทำพิธีเชิญเจ้าปู่เจ้าย่าเจ้าพ่อเจ้าแม่ลงมาประทับร่างทรงนั้น  
จะไม่ให้คนที่ไม่ใช่ร่างทรงเข้าไปภายในหอเลี้ยงเป็นอันขาด เพราะชาวบ้านบอกว่าเป็นเรื่องของเจ้าปู่เจ้าย่า 
เจ้าพ่อเจ้าแม ่คนธรรมดาจะไม่มีสิทธิเข้าไปยุ่งข้องเก่ียวเด็ดขาด   

เมื่อร่างทรงของเจ้าพ่อเจ้าแม่มาพร้อมกันหมดแล้ว ร่างทรงเจ้าปู่จะจุดเทียน จุดธูป ๙ ดอก ปักที่
กระถางธูปบนแท่นของเจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ แล้วจะมีร่างทรงอีกคนจุดเทียนธูป ๙ ดอก ปักที่กระถางธูปบน
แท่นของเจ้าพ่อเหล็กชี   

หลังจากนั้นร่างทรงเจ้าปู่ก็จุดเทียนตั้งที่ขันเชิญ (ในขันจะมีกรวยดอกไม้ ๖ กรวย) และยกขึ้นกล่าว
เชิญเจ้าที่ตนเองเป็นร่างทรงลงมาประทับร่าง ส่วนร่างทรงของเจ้าพ่อเหล็กชีก็จุดเทียนตั้งที่ขันเชิญ (ขันเชิญนี้
ในขันจะมีกรวยดอกไม้ ๓ กรวย) ที่วางอยู่หน้าแท่นเจ้าพ่อเหล็กชี และยกขึน้กล่าวเชิญเจ้าที่ตนเองเป็นร่างทรง
ลงมาประทับร่าง   

 



[๗๔] 

ขันเชิญที่จะยกเชิญเจ้าลงประทับร่างทรงทีห่นองขาม จะมีด้วยกัน ๒ อย่าง  
๑.ขันเชิญเจ้าที่มีตำแหน่งใหญ่ขันเชิญจะมี กรวยดอกไม้ ๖ กรวย  
๒.ขันเชิญเจ้าที่มีตำแหน่งน้อยขันเชิญจะมี กรวยดอกไม้ ๓ กรวย และร่างทรงคนไหนที่เป็นร่าง

ทรงของเจ้าพ่อองค์ใดที่มาร่วมงานก็จะรับขันเชิญอันที่เจ้าของตนเองมีตำแหน่งขนาดนั้นยกขันเชิญ แล้วกล่าวเชิญ
เจ้าองค์นั้นที่ตนเองเป็นร่างทรงให้มาประทับเมื่อร่างทรงที่มาร่วมงานทั้งหมดได้ยกขันเชิญกันหมดทุกคนแล้ว   

เจ้าองค์ที่สำคัญ 
๑. เจ้าย่าปทุมมา 
๒. เจ้าปู่พระยาระพานทอง 
๓. เจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ 
๔. เจ้าพ่อพระยาละกองคำ 
๕. เจ้าแม่คำหมุด 
๖. เจ้าแม่อู่แก้ว 
๗. เจ้าแม่คำหอม    
๘. เจ้าพ่อเหล็กชี (ด้าม)                                    
๙. เจ้าตาเหล็กชี (ดวง)    
๑๐. เจ้าพ่อขุนไกร          
๑๑. เจ้าพ่อขุนซ่วง 
๑๒. เจ้าพ่อขุนไกร (องค์รักษา) 
เจ้าที่มาร่วมงาน 
๑. เจ้าพ่อมาลัยทอง 
๒. เจ้าแม่เถียงคำ 
ร่างทรงเจ้าย่าปทุมมากห็ยิบน้ำแป้ง น้ำหอม ทีว่างไว้หน้าแท่นบูชาทั้งสองแท่น นำเอาน้ำแป้งกับน้ำหอม

ประพรมที่หน้าและตัวของตนเอง แล้วส่งไปให้กับร่างทรงคนอื่นได้ประพรมด้วย ส่วนร่างทรงคนไหนประพรมน้ำ
แป้งน้ำหอมที่ร่างกายแล้ว เจ้าที่ลงมาประทับร่างก่อน จะเป็นเจ้าที่มีตำแหน่งใหญ่ที่สุดลงมาประทับ   

เมื่อเจ้าประทับแล้วก็จะลุกขึ้นยืนให้ร่างทรงของเจ้าที่มีตำแหน่งน้อยกว่า แต่งเครื่องแต่งตัวให้โดยจะ
แต่งให้เฉพาะเจ้า ๓ องค์เท่านั้น คือ ๑. เจ้าปู่พระยาระพานทอง ๒. เจ้าพ่อเจ้าพระยาอู่คำ ๓. เจ้าพ่อพระยาระกองคำ 
หลังจากนั้นร่างทรงของเจ้าพ่อตำแหน่งถัดมาก็เริ ่มลงมาประทับร่างแล้วก็จะหยิบเครื่องแต่งตัวของตนเอง
จัดการแต่งตัว ถ้าเจ้าองค์ไหนแต่งตัวลำบากก็จะมีร่างทรงเจ้าพ่อหวายสามโค้ง (เสนา) เป็นผู้แต่งตัวให้   

ส่วนร่างทรงคนใหม่เจ้าก็จะลงประทับตอนที่เจ้าที่มาร่วมงานลงประทับกันเกือบหมดแล้ว อาการเมื่อ
ตอนที่เจ้าของตนเองลงประทับร่างแล้วจะมีอาการของเจ้าแต่ละองค ์ซ่ึงบางคนก็มีอาการเหมือนกัน บางองค์ก็
ไม่เหมือนกัน แต่ที่ส่วนใหญ่ดูแล้วจะมีอาการที่ เหมือนกันมากก็คือ เวลาที่เจ้าลงประทับจะมีอาการอ้วก 
ได้สอบถามชาวบ้านดูว่าเจ้าที่ลงประทับแล้วมีอาการอ้วกนั้นเป็นเพราะอะไร ชาวบ้านบอกว่าเป็นเพราะก่อนที่



[๗๕] 

เจ้าทั้งหลายจะตายกันนั้นได้กินแกงผักหวานที่ปู่ไปเก็บมาแกงให้กิน แล้วเมาแกงผักหวานกันจนอ้วกออกมา
และก็ตายกนัในที่สุด เมื่อได้เวลาที่ลงมาประทับร่างทรงก็จะมีอาการก่อนที่จะตายกันเกิดข้ึนให้เห็น 

เมื่อเจ้าลงประทับร่างทรงจนครบทุกองค์ท่ีมาร่วมงาน เจ้าที่ตำแหน่งน้อยกว่าเจ้าปู่เจ้าย่าถัดลงมาก็จะ
คลานเข้าไปกราบเจ้าปู่เจ้าย่า โดยการคลานเขา้ไปกราบนั้นก็จะเรียงลำดับตามตำแหน่งจากตำแหน่งที่สูงลงไป
หาตำแหน่งที่น้อยสุด แล้วจะคลานเข้าไปกราบเจ้าปู่เจ้าย่าและกราบเจ้าพ่อเจ้าแม่ที่มีตำแหน่งสูงกว่ากันจน
ครบหมดทกุองค์ท่ีมาร่วมงานในวันนี้ 
 

ถวายพานบายศรี 
 เจ้าพ่อพระยาระพานทอง (เจ้าองค์ใหญ่ที่สุด) จุดเทียนที่ยอดบายศรีซึ่งจะมีด้วยกัน ๒ พาน แล้วยกพาน
นั้นขึ้นถวายก่อน แล้วก็จะส่งพานบายศรีนั้นให้กับเจ้าองค์อื่นตามลำดับอาวุโส แต่จะมีเจ้าอยู่องค์หนึ่งยกพาน
บายศรีขึ้นแล้วสั่นพร้อมกับโห่ ๓ รอบ เมื่อเจ้าทั้งหมดยกพานบายศรีเสร็จเป็นที่เรียบร้อยแล้วก็กราบลง ๓ ครั้ง 
แล้วก็พากันลุกขึ ้น ออกจากหอเลี ้ยงนำโดยเจ้าปู ่เจ้าย่าพร้อมกับเจ้าองค์อื ่นเดินไปยืนที ่หน้าหอไหว้ซึ่ง                
อยู่ทีจ่อมปลวกด้านหลังศาลาหอเลี้ยง   
 

ทำความเคารพหอไหว้ 
 เมื่อเจ้าทุกองค์เดินไปพร้อมกันที่หน้าหอไหว้ เจ้าองค์ใหญ่ก็จะเข้าไปทำความเคารพที่หอไหว้ตามลำดับ
อาวุโส หลังจากที่ทำความเคารพที่หอไหว้เสร็จแล้ว ก็จะพากันเดินเข้าไปนั่นประจำที่ในหอครองใหญ่ (ศาลาที่
อยู่ข้าง ๆ หอเลี้ยงนั่นเอง) โดยนั่งประจำจุดที่ได้จัดเตรียมวางเอาไว้ตามลำดับความอาวุโส  
 เมื ่อเจ้าทั ้งหมดเข้าไปนั่งภายในหอครองใหญ่จนครบหมดแล้ว ก็จะมีเจ้าบางองค์กินน้ำมะพร้าว 
(ชาวบ้านบอกว่าเจ้าเรียกน้ำมะพร้าวว่า นม)   
 

 
เจ้าพ่อทำความเคารพหอไหว้ 

 

 
 
 



[๗๖] 

พิธีทำน้ำมนต์ 
  เมื่อเจ้าองค์ใหญ่เห็นว่ามากันจนครบแล้ว ก็เริ่มพิธีเสี่ยงเทียนทำน้ำมนต์  โดยจุดเทียนตั้งที่จานขันทำ
น้ำมนต์ แล้วยกขึ้นบอกกล่าวสิ่งศักดิ์สิทธิ์ว่าจะเริ่มทำน้ำมนต์ แล้วก็ส่งจานขันทำน้ำมนต์นั้นให้กับเจ้าองค์ที่
อาวุโสสูงสุด ซึ่งมีเพียงไม่กี่องค์ยกอธิษฐาน แล้วก็ลุกจากที่นั่งเดินตรงไปยังโอ่งน้ำที่ภายในได้ใส่น้ ำพร้อมทั้ง
เครื่องน้ำมนต์เอาไว้ เจ้าองค์ใหญ่ก็นำเอาดาบ ไม้เรียวหวาย หอก จุ่มลงไปในโอ่ง แล้วจุดเทียนน้ำมนต์พนมมือ
ขึ้นโยกซ้าย – ขวา แล้วมาหยุดอยู่ตรงกลางพร้อมกล่าวบทบริกรรมคาถาและหยดน้ำตาเทียนลงไปในโอ่ง  
เจ้าบางองค์ก็จะฟ้อนรำในระหว่างที่ทำน้ำมนต์นั้นไปด้วย หลังจากท่ีทำน้ำมนต์เสร็จแล้วก็นำเอาสิ่งของที่อยู่ใน
โอ่งนั้นออกมาส่งให้เจ้าที่เป็นเจ้าของถือ 
 

 
บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ทำน้ำมนต์ 

 

พิธีส่งเจ้าส่งนาย     
  เมื่อทำน้ำมนต์เสร็จแล้ว บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ก็เริ่มตั้งขบวนแห่ส่งเจ้าส่งนายกลับ นำโดยเจ้าองค์ใหญ่
เดินนำหน้าถือไม้เรียวหวายวาดไปมา ตามด้วยเจ้าองค์อื่นเดินตาม บางองค์ก็จะถือช้างที่ทำจากไม้ ถือม้าที่ทำ
จากไม้ บางองค์ก็เอามา้ก้านกล้วยมาขี่เดินแห่ไปในขบวน ในระหว่างที่แห่นั้นจะมีการจุดพุตามจำนวนรอบดังนี้  
รอบท่ี ๑ จะจุดพุ ๑ ดอก รอบท่ี ๒ จะจุดพุ ๒ ดอก    
 

 
ขบวนแห่ส่งเจ้านายกลับ 

 



[๗๗] 

รอบท่ี ๓ จะจุดพุ ๓ ดอก ในระหว่างที่แห่นั้นจะมีการกางร่มให้กับเจ้าองค์ใหญ่ ๒ องค์ เมื่อแห่ครบตามจำนวน
รอบแล้ว เจ้าองค์ท่ีถือช้างไม้ ม้าไม้ นำเอาเข้าไปเก็บไว้ที่หอไหว้เมื่อแห่ครบตามจำนวน ๓ รอบแล้ว บรรดาเจ้า
พ่อเจ้าแม่ก็เดินเข้าไปรวมกันภายในหอครองใหญ่ วงดนตรีบรรเลง บรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ก็ลุกขึ้นฟ้อนรำบางองค์
ถือดาบฟ้อนรำไปด้วย 
 

ชาวบ้านรับน้ำมนต์ 
 

 
 

ชาวบ้านเข้ารับน้ำมนต์จากเจ้าพ่อเจ้าแม่ 
 

  ในระหว่างนี้ชาวบ้านก็จะเข้าไปรับน้ำมนต์จากเจ้าพ่อเจ้าแม่ และบรรดาเจ้าพ่อเจ้าแม่ก็ร่วมกันฟ้อนรำ
กันอย่างสนุกสนานจนพอใจ แล้วก็เชิญเจ้าออกจากร่างไป ร่างทรงพับเครื่องทรงเก็บ ถือเป็นอันเสร็จพิธีงาน
เลี้ยงปีบ้านวัดทุ่งธงไชย 



[๗๘] 

ความเชื่อ ความศรัทธา 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
 ความเชื่อเรื่องการนับถือผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหนือธรรมชาติ เป็นความเชื่อดั้งเดิมที่ชุมชนชาวไทหล่ม 
ยังคงเชื่อถือกันมายาวนาน มีความเชื่อกันว่ามีผีวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ที่แฝงเร้นอยู่ใน ทุกหนทุกแห่ง ถึงแม้ใน
ปัจจุบันนี้ พระพุทธศาสนาจะเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของคนไทหล่ม แต่ยังคงมีความเชื่ออีกอย่างหนึ่ง ซึ่งยังคง
เชื ่อถือกันมายาวนาน ได้แก่ การนับถือผีแถนและผีบรรพชนคนไทหล่มและคนลาวทั่วไปมีความเชื่อว่า 
นอกจากมนุษย์แล้ว ยังมีสิ่งที่เรามองไม่เห็นเรียกว่า “ผี” ซึ่งก็แบ่งออกเป็นสองจำพวก คือ ผีที่ให้โทษ และผีที่ให้
คุณ ผีที่ให้โทษตามความเชื่อของคนไทหล่ม ได้แก่ ผีปอบ ผีเป้า ผีโพง ผีพราย ผีตายโหง ซึ่งเป็นผีไม่ดีและมักให้
โทษแก่มนุษย์ และผีฝ่ายดี ได้แก่ ผีฟ้า ผีแถน (เทวดา) ผีบรรพชน หรือผีบรรพบุรุษ ผีเจ้านาย ผีเสื้อบ้านเสื้อ
เมือง ผีตาแฮก ผีบ้าน และผีเรือน เป็นต้น ดังนั้น คนไทหล่มจึงมีวิธีการปฏิบัติต่อผีที่ตนนับถือ โดยผ่านผู้
สื่อสารที่เรียกว่า “เจ้าพ่อ” “พ่อกวน” “เฒ่าจ้ำ” และ “นางเทียม” เป็นผู้ติดต่อระหว่างวิญญาณและมนุษย์ 
มีข้อสังเกตว่า คำว่าผู้สื่อสารในที่นี้อาจจะไม่ใช่ร่างทรงเสมอไป อาจเป็นเพียงผู้นำในการประกอบพิธีเท่านั้น
แล้วแต่ว่าชุมชนนั้น ๆ จะนับถือผีของตนอย่างไร วิธีปฏิบัติตนต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านั้นเรียกว่า การเข้าของ
รักษา คือ ในตระกูลของเรานับถือผี เจ้านายตนใดก็สืบทอดต่อ ๆ กัน เรียกว่า “เป็นลูกผึ้งลูกเทียน” ซึ่งก็
จะต้องให้ความเคารพยำเกรงและปฏิบัติตามคำสั่งของผีเจ้านาย และจะต้องทำพิธีบอกกล่าวก่อนที่จะลงมือ 
ทำการงานอะไร เช่น การทำนา ทำไร่ ก็ต้องบอกกล่าวแก่ผีที่ตนนับถือเสียก่อน และจะมีพิธีใหญ่หนึ่งปีมีหนึ่งครั้ง
หรืออาจจะสามปีครั้งก็ได้ เรียกว่าการ “เลี้ยงปี” 
 

ความเชื่อเรื่องผ ี 
ผีปอบ เป็นผีจำพวกหนึ่ง ที่อยู่ในความเชื่อพ้ืนบ้านของคนไทย โดยเฉพาะในภาคอีสาน เชื่อกันว่าเป็น

ผีที่กินของดิบ ๆ สด ๆ กินเท่าไหร่ก็ไม่อิ่ม โดยมีความเชื่อว่า ผู้ที่จะกลายเป็นปอบนั้น มักจะเป็นผู้เล่นคาถา 
อาคม หรือคุณไสย เมื่อรักษาคาถาอาคมที่มีอยู่กับตัวไม่ได้ หรือกระทำผิดข้อห้าม ซึ่งในภาษาอีสานจะเรียกว่า 
“คะลำ” ซึ่งผู้ที่เป็นปอบจะเป็นได้ท้ังผู้หญิงและผู้ชาย 

ผีเป้า เป็นผีที่ชอบกินของสด ของคาว มักแอบออกหากินตอนกลางคืน เที่ยวจับกบเขียดกิน หากหากบ
เขียดกินไม่ได้อย่างน้อยก่อนกลับขึ้นบ้านก็จะกินขี้หมารองท้องไปพลาง ๆ  

ความจริงผีเป้า ไม่ใช่วิญญาณของคนที่ตายไปแล้ว แต่ผีเป้า คือ คนที่ยังมีชีวิตอยู่แต่กลายเป็นเป้า คำว่า 
“เป้า” หมายถึง คน หรือสัตว์ ซึ่งปกติกินพืชเป็นอาหาร กินของสุกเป็นอาหาร เปลี่ยนไปชอบกินของเป็น ๆ  
กินแบบจับได้กินเลย ไม่ผ่านกระบวนการปรุงเป็นอาหาร  

ผีเป้า เกิดจาก คนที่ใช้ว่านชนิดหนึ่ง นำมาเป็นมวลสารกายสิทธิ์ช่วยให้ตนอาคมแก่กล้า บางแห่งเรียกว่า 
ว่านเลือด หรือว่านเป้า ยางว่านจะมีสีแดงสดและมีกลิ่นคาวเหมือนเลือด ว่านชนิดนี้ผู ้เรียนอาคมส่วนใหญ่  
มักปลูกไว้ข้างรั้วบ้าน ว่านชนิดนี้ เมื่อเข้าพิธีแล้วจะมีความเป็นกายสิทธิ์ หากรักษาไม่ได้ หรือที่เรียกว่า “ผิดข้อคะลำ” 



[๗๙] 

ทำให้ไม่สามารถควบคุมมวลสารกายสิทธิ ์นั ้นได้ก็จะตกอยู ่ภายใต้อำนาจมวลสารกายสิทธิ์นั ้นแทน และ
กลายเป็น “เป้า” ไปในที่สุด 

ผีโพง เป็นผีตามความเชื่อพื้นบ้านทางภาคเหนือ ผู้ที่เป็นผีโพงเกิดจากเล่นไสยศาสตร์แล้วควบคุมวิชาใน
ตัวเองไม่ได้ หรือปลูกว่านชนิดหนึ่ง เรียกว่า ว่านผีโพง ซึ่งมีสีขาว รสฉุนร้อน เมื่อแก่จะมีธาตุปรอทลงกิน ทำให้
เกิดแสงส่องสว่างแบบแมงคาเรือง  

ผู้ที ่เป็นผีโพง ในเวลากลางวันจะเป็นเหมือนผู้คนธรรมดา แต่ เวลากลางคืนจะกลายร่างเป็นผีโพง  
มีจุดเด่น คือ มีแสงสว่าง หรือดวงไฟที่รูจมูก ออกหากินของคาวและของสกปรก เช่น กบ เขียด ศพ หรือรกเด็ก
เกิดใหม ่โดยปกติแล้วผีโพงจะไม่ทำร้ายมนุษย์ แต่ถ้าหากถูกคุกคามก็จะจู่โจมทำร้ายได้เช่นกัน 

ผีพราย ส่วนใหญ่มีถิ่นที่อยู่ในน้ำมากกว่าบนบก เชื่อกันว่าเป็นจิตวิญญาณชนิดหนึ่ง ดวงจิตวิญญาณนี้ 
มักแสดงตนมีลักษณะเป็นผู้หญิงใส่เสื้อสีขาว เป็นดวงไฟเรืองแสง มักปรากฏตัวตอน เวลาหกโมงเช้า เที่ยงวัน 
หกโมงเย็น และเที่ยงคืน อาศัยอยู่ในคลองหรือแม่น้ำที่มีผู้เสียชีวิตมากที่สุด เมื่อจับเหยื่อได้จะเอาร่างเหยื่อที่ไร้
วิญญาณเป็นร่างของตน 

ผีพรายส่วนมากมักปรากฏร่างเป็นผู ้หญิง นางไม้บางทีก็จ ัดเข้าพวกผีพรายได้เช ่นกัน เช่น  
พรายตะเคียน พรายตานี เป็นต้น หรือแม้แต่ผีทะเล และผีน้ำก็จัดเป็นพรายด้วย เช่น พรายทะเล พรายน้ำ แต่
ว่าพรายน้ำที่เป็นฟองผุด ๆ ขึ้นจากน้ำนั้นเป็นคนละอย่างกัน 

ผีตายโหง คือ คนที่เสียชีวิตอย่างปัจจุบันทันด่วน แบบไม่ธรรมดาตามธรรมชาติ เช่น ถูกยิง จมน้ำ รถชน 
ฆ่าตัวตาย เป็นต้น สำหรับการตายทั้งกลมก็ถือว่าเป็นการตายแบบตายโหงเช่นกัน  

ผีตายโหงจะเป็นผีที่จิตตก เนื่องจากจิตสุดท้ายก่อนตายอารมณ์ยังติดอยู่กับความหวาดกลัว ความ
ตกใจ ความอาฆาตแค้น ความอาลัยอาวรณ์ ตายทั้งที่ยังทำใจไม่ได้ วิญญาณจึงติดอยู่ในบ่วงแห่งอารมณ์ต่าง ๆ 
เหล่านั้น ไม่สงบสุข เป็นวิญญาณทรมาน ไม่ยอมรับสภาพปัจจุบันของตัวเอง เลยยังคงเที่ยวปรากฏกายให้คนได้
พบได้เห็น ยิ่งถ้าเป็นผีตายโหงที่ตายขณะยังมีความอาฆาตพยาบาท จะมีความดุร้ายเป็นพิเศษ ผีตายโหง มักสิง
สถิตอยู่กับที่ที่ตัวเองตาย เช่น ผีเฝ้าถนน ตามโค้งร้อยศพ เป็นต้น เมื่อมีคนมาตายแทนจึงจะไปผุดไปเกิดได้ 

ซึ่งเป็นผีไม่ดีและมักให้โทษแก่มนุษย์ และผีฝ่ายดี ได้แก่ ผีฟ้าผีแถน (เทวดา) ผีบรรพชน ผีเจ้านาย ผีเสื้อบ้าน
เสื้อเมือง ผีตาแฮก ผีบ้าน และผีเรือน เป็นต้น ดังนั้นคนไทหล่มจึงมีวิธีการปฏิบัติต่อผีที่ตนนับถือ โดยผ่านผู้
สื่อสารที่เรียกว่า “เจ้าพ่อ” “พ่อกวน” “เฒ่าจ้ำ” และ “นางเทียม” เป็นผู้ติดต่อระหว่างวิญญาณและมนุษย์  
มีข้อสังเกตว่า คำว่า ผู้สื่อสารในที่นี้อาจจะไม่ใช่ร่างทรงเสมอไป อาจเป็นเพียงผู้นำในการประกอบพิธีเท่านั้น 
แล้วแต่ว่าชุมชนนั้น ๆ จะนับถือผีของตนอย่างไร วิธีปฏิบัติตนต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านั้น เรียกว่าการเข้าของรักษา 
คือในตระกูลของเรานับถือผีเจ้านายตนใดก็สืบทอดต่อ ๆ กัน เรียกว่า “เป็นลูกผึ้งลูกเทียน” ซึ่งจะต้องให้ความ
เคารพยำเกรงและปฏิบัติตามคำสั่งของผีเจ้านาย และจะต้องทำพิธีบอกกล่าวก่อนที่ จะลงมือทำการงานอะไร 
เช่น การทำนา ทำไร่ ก็ต้องบอกกล่าวแก่ผีที่ตนนับถือเสียก่อน และจะมีพิธีใหญ่หนึ่งปีมีหนึ่งครั้งหรืออาจจะ
สามปีต่อครั้งก็ได้ เรียกว่าการ “เลี้ยงปี” 



[๘๐] 

ความเชื่อเรื่องผีของชาวไทหล่ม ยังมีส่วนเข้าไปเกี่ยวข้องกับอีกหลายสิ่งหลายอย่างไม่ว่าจะเป็น  
ป่า เขา ไร่ นา และหมู่บ้าน สังเกตได้จากการมีพิธีกรรมทำบุญให้ผีอย่างสม่ำเสมอเกือบตลอดทั้งปี หรือเมื่อมี
เหตุการณ์ที่ผิดปกติเกิดขึ้น เป็นเหตุการณ์เฉพาะหน้าก็จะมีการบนบานขอขมาต่อภูตผีวิญญาณ และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
เพื่อเป็นการเรียกขวัญและกำลังใจของตนกลับคืนมา เปรียบเสมือนผี คือ อำนาจเหนือธรรมชาติ ชาวบ้านมี
จิตสำนึกอยู่เสมอว่าธรรมชาติรอบ ๆ ตัว ไม่ว่าจะเป็น ป่า เขา มีภูตผีวิญญาณสิงสถิตอยู่ซึ่งมองไม่เห็นแต่
สัมผัสได้ด้วยความรู้สึก ชาวบ้านจึงยึดถือปฏิบัติตามฮีตสิบสองคองสิบสี่ ซึ่งหมายถึง บรรทัดฐานแห่งการ
ดำเนินชีวิตของคนในชุมชนอันมีความเชื่อเรื่องผีเข้าไปเกี่ยวข้องอยู่มาก  

ปัจจุบัน ความเชื่อเรื่องผีมีความผูกพันกับชีวิตของชาวไทหล่ม ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย เนื่องจาก 
วิถีการดำเนินชีวิตมักมีเรื ่องของความเชื่อเข้ามาเกี ่ยวข้องในชีวิตประจำวันอยู่เสมอ ถึงมีการพัฒนาและ 
การขยายตัวของสังคมจะมีการเติบโตอยู่ตลอดเวลา ความเจริญทางด้านวัตถุมากขึ้นกว่าในอดีต แต่ในเรื่องความ
เชื่อเกี่ยวกับผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ยังฝังรากลึกอยู่ในความรู้สึกของชาวบ้านอยู่ตลอดเวลา ซึ่งมีผลมาจากความ
เชื่อ คือ การบูชา และการบวงสรวง เพื่อให้ผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเองนับถือเกิดความพอใจ และจะได้ช่วย 
ดลบันดาลให้ผู้ที่ทำการบูชาหรือบวงสรวงนั้นสมดังปรารถนาทุกประการ  
 



[๘๑] 

นิทาน ตำนาน เรื่องเล่า 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
 นิทานเรื่องเล่าเป็นวรรณกรรมที่ถ่ายทอดแบบมุขขปาฐะ (ปากต่อปาก) ซึ่งเล่าต่อ ๆ กันมาอาจมีเค้า
จากเรื่องจริง ต่อเติมให้เกิดความสนุกสนานสอดแทรกความเขลา ความรู้เท่าไม่ถึงการณ์ คติ แง่คิดต่าง ๆ ซึ่ง
นิทานหรือเรื่องเล่าที่ถ่ายทอดออกมานี้ จะสนุกสนานมีคนสนใจฟังมากน้อยต่างกัน ทั้งนี้ตัวแปรสำคัญคือ ผู้เล่า
ที่มศีิลปะในการถ่ายทอดจึงทำให้นิทาน หรือเรื่องเล่าเหล่านั้น แพร่ขยายติดหูติดใจผู้ฟังและมีส่วนที่จะเผยแพร่
สืบไป 
 

นิทานพื้นบ้าน 
เรื่อง ไอ้ตาบอดกับไอ้ติดอ่าง  

กาลครั้งหนึ่งนานมาแล้วยังมีชายอยู่สองคนเป็นเพ่ือนกัน คนหนึ่งตาบอดและอีกคนติดอ่าง คนทั้งสอง
รักกันมากและเป็นเพื่อนที่ดีต่อกัน โดยทั้งไอ้ตาบอดและไอ้ติดอ่างต่างก็อาศัยส่วนที่ดีอยู่ในร่างกายของแต่ละ
คนเป็นเครื่องทำมาหากิน และการดำรงชีวิตอยู่ในแต่ละวัน วันหนึ่งไอ้ตาบอดและไอ้ติดอ่างได้ชักชวนกันไป
ทอดแหหาปลาในคลอง โดยไอ้ตาบอดนั่งข้างหน้าทางหัวเรือ ส่วนไอ้ติดอ่างเป็นคนพายอยู่ท้ายเรือ พอดี กับ
ขณะนั้นเรือของคนทั้งสองพายไปจะชนเข้ากับสะพาน  ซึ่งเป็นสะพานที่ต่ำมาก สูงแค่ระดับคอ ไอ้ติดอ่างเห็น
ดังนั้นจึงบอกกับไอ้ตาบอดว่า “ไอ้ ๆ ๆ ๆ บอดตะ ๆ ๆ ๆ” แต่ยังไม่ทันได้ลงคำว่าตะพาน หัวไอ้ตาบอดก็ไปชน
เข้ากับสะพานอย่างจังถึงหัวโน ไอ้ตาบอดจึงต่อว่าไอ้ติดอ่างว่าทีหน้าทีหลังเจอสะพานก็ให้บอกแต่ไกลจะได้
หลบทัน แล้วทั้งสองก็พายเรือไปหาปลาทอดแหกันต่อ ขณะที่ทั ้งสองพายเรืออยู่นั ้นไอ้ติดอ่างก็เหลือบไป
มองเห็นจระเข้จึงร้องบอกกับไอ้ตาบอดว่า “ไอ้ ๆ ๆ ๆ บอดตะ ๆ ๆ ๆ” ไอ้ติดอ่างยังไม่ทันบอกว่าเป็นตะอะไร 
ไอ้ตาบอดก็รีบกระโดดลงไปในน้ำทันที เพราะคิดว่าเป็นสะพาน แต่พอไอ้ติดอ่างลงคำว่าตะเข้ ก็ไม่ทันเสยีแล้ว 
เพราะเจ้าบอดกระโดดลงไปเสียก่อน พอเจ้าตาบอดรู้ว่าเป็นตะเข้ก็ว่ายน้ำหนีอย่างหัวซุกหัวซุน 
 

เรื่อง กำพร้าบักส่าน 
 กาลครั้งหนึ่งนานมาแล้ว มีชายหนุ่มคนหนึ่ง ชื่อบักส่าน เป็นคนยากจน แต่มีจิ ตใจดีมีเมตตาชอบ
ทำบุญอยู่เสมอ วันหนึ่งออกเดินทางไปหาฟืนในป่าเพื่อนำมาแลกอาหารไว้กิน  เมื่อบักส่านเก็บฟืนในป่าได้
พอประมาณแล้ว จึงเดินทางกลับที่พัก ระหว่างทางเดินมาพบวัดแห่งหนึ่ง จึงเดินเข้าไปในวัดจนกระทั่งถึง  
โรงครัว เมื่อแม่ครัวที่อยู่ในวัดมองเห็นบักส่านซึ่งแต่งกายมอซอและมีท่าทีหิวโหย จึงมีความสงสารยิ่งนัก  
จึงมอบหมากเกลี้ยง (ผลส้ม) ให้แก่บักส่านไว้กิน ส่วนบักส่านเห็นแม่ครัวมีน้ำใจเช่นนั้น จึงแบ่งฟืนให้แก่แม่ครัว
จนวันหนึ่งบักส่าน ต้องการเงินไปทำบุญเนื่องจากเดินผ่านวัดอยู่ทุกวันจึงมีความตั้งใจจริงอยากจะทำบุญกับวัด
บ้าง แต่ไม่รู้จะเอาอะไรไปขายเพ่ือได้เงินมา บักส่านจึงตัดสินใจเอาเสื้อผ้าของตนเองไปขาย ซึ่งขายให้ใครก็ไม่มี
ใครซื้อ เนื่องจากมันมอซอและขาดรุ่งริ่งเดินอยู่นานแต่ไม่มีใครซื้อ บักส่านไม่ละความพยายามเดินไปเรื่อย ๆ 
จนกระท่ังพบชายแก่คนหนึ่ง ชายแก่เห็นบักส่านจึงเกิดความสงสาร จึงซื้อเสื้อผ้าบักส่านไว้โดยให้เงินแก่บักส่าน



[๘๒] 

ไปจำนวน ๑ บาท บักส่านนำเงินที่ได้ไปทำบุญสร้างห้องน้ำ เมื่อทุกคนตายไปแล้วได้เกิดใหม่เป็นมนุษย์อีก  
บักส่านเมื่อเกิดใหม่ก็ยากจนเหมือนเดิม เมื่ออยู่มานานเกิดอยากแต่งงานมีครอบครัว ก็เลยทำพิธีเสี่ยงทาย โดย
ใช้ผ้าผูกตาแล้วเดินเสี่ยงทายไป เมื่อถึงบ้านผู้ใดหากมีหญิงสาวก็จะถือว่าผู้นั้นเป็นภรรยาของตน เมื่อบักส่าน
เดินไปถึงบ้านแม่ครัวที่กลับชาติมาเกิดใหม่เช่นกัน ก็พบกันเกิดชอบพอใจกัน จึงได้แต่งงานกัน บักส่านเมื่อเกิด
ในชาตินี้เป็นคนที่ไม่กินอาหารอย่างอื่น นอกจากผลไม้ มีอยู่วันหนึ่งเมื่อบักส่านเดินเข้าป่าไปหาผลไม้กับไปพบ
หลุมทองคำเมื่อเห็นดังนั้น บักส่านจึงกลับบ้านมาบอกภรรยา หลังจากนั้นจึงพากันไปเอาทองเหล่านั้นมาสร้าง
บ้าน และซื้อสิ่งของอื่น ๆ ซึ่งเงินทองของบักส่านก็ไม่รู้จักหมด บักส่านก็แบ่งเงินทองนั้นทำบุญทำทานค น
ยากจน และทำบุญให้วัดอยู่เสมอ จนในที่สุดบักส่านได้รับการยกย่องและแต่งตั้งให้เป็นเจ้าพระยา และมี
ความสุขกับครอบครัวตลอดไป 
 นิทานเรื่องนี้ สอนให้รู้ว่า ๑. การทำดีแล้วจะได้รับผลดีตอบสนอง 
    ๒. คนเราต้องมีน้ำใจแก่ผู้อ่ืนแล้วจะได้รับน้ำใจนั้นตอบแทน 
    ๓. การทำบุญนั้นต้องเกิดจากความตั้งใจ และจริงใจไม่ใช่ทำเพ่ือหวัง 

    ผลตอบแทน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[๘๓] 

ตำนาน  
เรื่อง  บ่อน้ำศักดิ์สิทธิ์ 
 

 
 

บ่อน้ำอยู่ทางด้านทิศตะวันออกเฉียงเหนือ ปัจจุบันเปลี่ยนสภาพเป็นบ่อคลุมด้วยศาลา 
และปากบ่อทำเป็นเหล็กคลุมไว้เพื่อป้องกันอุบัติเหตุ 

 

 บ่อน้ำศักดิ์สิทธิ์เป็นบ่อน้ำที่อยู่ด้านหลังโบสถ์บริเวณต้นจัน สร้างมาตั้งแต่เมื่อใดไม่ปรากฏหลักฐาน  
แต่คาดว่าน่าจะมีมาตั้งแต่สร้างวัด เพราะในตำนานที่กล่าวถึงการสร้างหลวงพ่อใหญ่ มีคนเห็นชีปะขาวเดินไป
เดินมาระหว่างบ่อน้ำกับหลวงพ่อใหญ่ บ่อน้ำนี้ชาวบ้านเรียก “น้ำสร้าง” น้ำจากบ่อนี้ใช้สำหรับดื่มกิน 
 ความเชื่อเกี่ยวกับบ่อน้ำนี้ เชื ่อว่าสามารถรักษาอาการเจ็บป่วยได้ โดยเฉพาะโรคคอพอกซึ่งคน
สมัยก่อนเป็นกันมาก ผู้ที่เจ็บท้องคลอดลูก ถ้าได้ดื่มน้ำจากบ่อนี้ ทำให้คลอดง่าย จึงมีผู้มาขอน้ำจากบ่อน้ำไป
รักษาโรคกันมาก แต่ต้องขออนุญาตก่อนโดยแต่งขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ แล้วอธิษฐาน มีข้อห้ามหลายประการที่ต้องถือ
ปฏิบัติคือ ห้ามใส่รองเท้าเข้าบริเวณบ่อน้ำ ห้ามนำน้ำไปใช้ในการอยู่กรรม (น้ำต้มสำหรับคนคลอดลูกอาบ ) 
ห้ามนำไปใช้ในการสรงน้ำพระ ห้ามนำไปเล่นสงกรานต์ ห้ามนำไปล้างเท้า ชาวบ้านเชื่อว่ามีตาน้ำเชื่อมจากบ่อ
น้ำไปถึงลำน้ำพุงในฤดูฝนน้ำในบ่อสูงมาก มีคนเห็นพญานาคโผล่ขึ้นมาจากบ่อในสมัยก่อนนิยมเลี้ยงช้างกัน 
ควาญช้างจะนำช้างมาล่ามกับต้นไม้ใกล้บ่อน้ำโซ่ที่ล่ามช้างเกิดหายไปหาไม่พบจึงใช้ไม้เขี่ยในบ่อน้ำได้ยินเสียง
โซ่อยู่ในบ่อเม่ือลงไปงมก็หาโซ่ไม่พบ 
 การทำความสะอาดบ่อน้ำ เรียกว่า “ขะน้ำสร้าง” ทำกันทุกปีในฤดูแล้งที่น้ำแห้งขอด ราวเดือนสี่ 
ชาวบ้านจะนำผ้า มุ้งเก่าของหลวงพ่อใหญ่พันเป็นก้อนใช้อุดตาน้ำไว้ หลังจากนั้นจึงใช้กระออมช่วยกันตักน้ำ
ออกจนแห้งขอด มักพบของมีค่าอยู่ก้นบ่อน้ำเป็นประจำ 
 

 
 
 



[๘๔] 

เรื่องเล่า 
เรื่อง วัดตาล  
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 

วัดตาล  ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 
สภาพวิหารหลวงพ่อใหญ่ ประดิษฐานหลวงพ่อใหญ่ 

 

ได้รับสมญานามว่า “วัดสาบาน” เนื่องจากในสมัยโบราณใช้เป็นที่ตัดสินลงโทษผู้กระทำผิด หากทำผิด
จริงก็จะถูกหลวงพ่อใหญ่ลงโทษตามคำสาบาน ชาวบ้านจึงเกรงกลัวกันมากไม่กล้าทำผิด เพราะกลัวถูกนำมา
สาบาน ผู้ทำผิดส่วนใหญ่จะยอมรับผิดเมื่อเข้ามาในวิหาร  ซึ่งมีบรรยากาศมืดสลัว ๆ น่าสะพรึงกลัว บ้านเมือง
จึงอยู่กันอย่างสงบ เพราะมีผู้ทำความผิดน้อย วัดตาลถือเป็นวัดศักดิ์สิทธิ์มีเรื่องราวที่บอกเล่าต่อ ๆ กันมา
มากมาย  

มีเรื่องเล่าว่า ที่วัดตาลมีเปรตจำนวนมากอาศัยอยู่ตามต้นไม้ใหญ่ บางครั้งเห็นเป็นลิง เป็นแมว มักใช้
เท้าเก่ียวกิ่งไม้ห้อยหัวลง สมัยก่อนประตูวัดก่อด้วยอิฐขนาดใหญ่แบบโบราณ เห็นรอยเจาะเป็นรูเล็ก ๆ เพ่ิมขึ้น
ทุกวันชาวบ้านเล่ากันว่าเปรตเอาปากเจาะ คุณตาต้าน  ชนะแพง อายุ ๗๓ ปี เล่าว่า “ตอนตาเด็ก ๆ เดินผ่าน
วัดบ่อย เห็นเปรตตัวผอมสูงหน้าขาว ๆ เอาตีนเกาะต้นจัน ห้อยหัวลงผมยาวถึงพื้น เอาผมกวาดใบไม้ไปมา มี
คนเห็นกันบ่อย แต่เดี๋ยวนี้ไม่มีแล้ว หลวงพ่อใหญ่ให้ไปเกิดหมดเพราะมีคนมาขอลูกกันบ่อย” 

 
 
 
 
 
 

 
 



[๘๕] 

เรื่อง หลวงพ่อใหญ่  
 

 
 

หลวงพอ่ใหญ่วัดตาล 
หมู่ที่ ๓ บ้านวัดตาล ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 

มีชื่อเสียงเลื่องลือในเรื่องการตัดสินลงโทษผู้กระทำผิดในกรณีต่าง ๆ เช่น เรื่องลักขโมยใส่ร้ายป้ายสีกัน  
คดโกงกัน เรื่องชู้สาว เรื่องการเลิกเหล้า บุหรี่ ยาเสพติด เป็นต้น สมัยก่อนยังไม่มีศาลตัดสินคดีความ ชาวบ้าน
จึงอาศัยหลวงพ่อใหญ่ซึ่งเชื่อว่าท่านมีฌานวิเศษ มีหูตาทิพย์ที่สามารถล่วงรู้ว่าใครผิดใครถูก สามารถตัดสินได้
อย่างถูกต้อง ผู้เฒ่าผู้แก่ที่ประสบด้วยตนเองได้เล่าเรื่องการตัดสินคดีความของหลวงพ่อใหญ่ให้ฟังดังนี้ 
 คุณตาสุก  ศรีมูล (เสียชีวิตแล้ว) เล่าให้เจ้าอาวาสวัดตาล (พระครูสถิตพัชรธรรม) ฟังว่า “หลานชายไป
อาบน้ำที่ท่าน้ำหน้าวัด เอาเงินวางไว้กับกองเสื้อผ้า ปรากฏว่าเงินหายไปจึงกล่าวหาคนที่เดินผ่านขโมยเงินไป 
แต่เขาปฏิเสธว่าไม่ได้เอาไป จึงต้องพากันมาสาบานต่อหน้าหลวงพ่อใหญ่ ปรากฏว่า หลานชายเป็นท้องไข่ตาย 
(ท้องมาร) เพราะไปกล่าวหาว่าเขาขโมยเงินทั้ง ๆ ที่เขาไม่ได้เอาไป” 
 “ตาฮัง บ้านอยู่ข้างวัดจอมแจ้งไปโกงเงินเพ่ือน แต่ไม่ยอมรับ จึงสาบานต่อหน้าหลวงพ่อใหญ่ อีก ๕ – ๖ ปี 
ต่อมา ท้องไข่ตาย” 
 คุณยายผิว  กันเกียว อายุ ๗๘ ปี เล่าเรื่องชู้สาวให้ฟังว่า “สมัยยายยังเด็ก ตาเรียนไปปล้ำผู้หญิงที่
กำลังเก็บเห็ดอยู่ เขาจะเอาเรื่อง แต่ปฏิเสธว่าตัวเองไม่ได้ทำ จึงพากันมาสาบานต่อหน้าหลวงพ่อใหญ่ ๓ วัน  
วันต่อมาตาเรียนก็ป่วยท้องไข่ตาย” 
 เรื่องการเลิกเหล้าเลิกบุหรี่ มีคนมาสาบานกันมาก บางคนปฏิบัติไม่ได้มาขอคืนคำสาบานหลวงพ่อใหญ่
ไม่ได้บอกว่าให้คืนคำสาบานได้ เพราะท่านพูดไม่ได้ ดังนั้นผู้ที่กลับไปกินต่ออีกชีวิตความเป็นอยู่จึงตกต่ำลงเรื่อย ๆ  
หาความสุขไม่ได้ 



[๘๖] 

 กิตติศัพท์เรื่องความศักดิ์สิทธิ์ของหลวงพ่อใหญ่ เป็นที่เลื่องลือไปทั่วจนเป็นที่ยำเกรงของคนทั่วไป ทำ
ให้คนไม่กล้าทำผิดกลัวว่าจะถูกนำมาสาบาน นอกจากนี้ในวิหารหลังเก่ามีบรรยากาศน่ากลัว ภายในมืดสลัวมี
การจำลองป่าและสัตว์นานาชนิด มีรูปปูนปั้นคล้ายคนตายนอนอยู่เห็นเท้าโผล่ออกมา  ดังนั้นหากผู้ใดทำผิด
เมื่อมาอยู่ในวิหารจะเกรงกลัว จึงตัดสินใจรีบสารภาพก่อนที่จะทำพิธีสาบาน 
 การขอบารมีให้คุ้มครองรักษา นอกจากการตัดสินคดีความต่าง ๆ แล้ว ผู้ที่เคารพนับถือนิยมมาขอพร
จากหลวงพ่อใหญ่ เพ่ือให้ช่วยเหลือในกรณีต่าง ๆ ดังนี้ 
 ๑) ขอให้ช่วยคุ้มครองให้ครอบครัวอยู่เย็นเป็นสุข 
 ๒) ขอให้ชนะคดีความ ขอให้พ้นผิดเพ่ือแสดงความบริสุทธิ์ กรณีถูกใส่ร้ายป้ายสี 

๓) ขอให้ตามหาของที่หายไป ให้ดลบันดาลให้พบ 
๔) ขอให้เดินทางโดยสวัสดิภาพ กรณีจะเดินทางไปไกล 
๕) ขอให้เจริญก้าวหน้าในหน้าที่การงาน ได้เลื่อนยศ เลื่อนตำแหน่ง 
๖) ขอให้ช่วยเหลือในสถานการณ์คับขัน หาทางออกไม่ได้ 
๗) ขอให้ค้าขายเจริญก้าวหน้า ขายที่ดินได้ราคาดี 
๘) ขอลูก คนที่มีบุตรยาก มักมาอธิษฐานขอลูกจากหลวงพ่อใหญ่ บางคนลูกเจ็บป่วยเลี้ยงยากจะยกให้

เป็นลูกหลวงพ่อใหญ่ 
ผู้มีประสบการณ์ในเรื่องนี้ได้เล่าให้ฟังหลายคน เช่น นายบรรจง  เพชรบูรณิน ครูชำนาญการพิเศษ 

โรงเรียนวัดทุ่งธงไชยเล่าว่า “เมื่อปี ๒๕๔๗ ติดอยู่ในลิฟเกือบ ๑๐ นาที ทำอย่างไรก็เปิดไม่ออก จนเกือบหมด
อากาศหายใจ คนที่ติดอยู่ด้วยกันเริ่มหมดสติ คิดอะไรไม่ออกนึกถึงหลวงพ่อใหญ่ที่คล้องคออยู่ จึงยกมือขึ้นท่วม
หัวขอบารมีให้ท่านช่วย พอก้มลงก็เห็นหวีตกอยู่ที ่พื ้นจึงนำมาสอดเข้าประตูลิฟ ปรากฏว่าเปิดออกอย่าง
ง่ายดาย” 

หลวงพ่อใหญ่ ชาวบ้านเคารพนับถือกันมาก เพราะท่านมีเมตตาและมีความเป็นธรรม ตอนกลางคืนมี
คนเห็นดาวเสด็จ (พระธาตุเสด็จ) ไปโปรดสัตว์อยู่เนื่อง ๆ ปรากฏเป็นดวงแก้วสุกสว่าง ชาวบ้านเรี ยกว่า “ดาว
เสด็จ” ลอยจากหลังคาวิหารหลวงพ่อใหญ่ออกไป บางคนเห็นลอยกลับมาที่วิหาร คุณยายขันทอง  ศรีมูล  อายุ 
๘๐ ปี เล่าว่า “ยายเห็นเป็นดวงแก้วสว่างใสเท่ามะพร้าว รูปร่างเหมือนมะยมตรงยอดเป็นพระพุทธรูป ลอย
จากลำน้ำพุงมาที่หลังคาโบสถ์ เห็นด้วยกันสองคน อีกวันหนึ่งเห็นเป็นดวงสีชมพูสวย น่าจะเป็นเจ้าแม่เข็มทอง 
ซึ่งมีเมตตาช่วยเหลือผู้ยากไร้ เมื่อก่อนมีคนเห็นกันบ่อย แต่หลังจากมีไฟฟ้าแล้วไม่ค่อยได้เห็น แต่เมื่อไม่นานนี้ก็ยัง
มีคนเห็นกันอีก” 

ความศักดิ์สิทธิ์ของหลวงพ่อใหญ่เป็นที่เลื่องลือ ใครจะทำอะไรที่เกี่ยวข้องกับองค์ท่านต้องแต่งขันธ์ ๕ 
ขันธ์ ๘ บอกขออนุญาตก่อน เมื่อครั้งรื้อวิหารหลังเก่ามีงูใหญ่ออกมาจากฐานใต้องค์หลวงพ่อใหญ่ ช่างที่ทำ
วิหารตีจนตาย แล้วนำไปทิ้งที่ป่าหลังวัด แต่ซากงูได้หายไปหาไม่พบ ปรากฏว่าช่างที่ตีงูเกิดอาการเจ็บบริเวณ
บั้นเอวต้องนอนขดเหมือนงู มีคนบอกว่าคงเป็นเพราะไปทำร้ายงูของหลวงพ่อใหญ่ต้องแต่งขันธ์ ๕ ขันธ์ ๘ ไป
ไหว้ขอขมาอาการดังกล่าวจึงหายไป 
 



[๘๗] 

เรื่อง พระพุทธรูปสาวกหลวงพ่อใหญ่ 
 

 
 

พระพุทธรูปสาวกหลวงพ่อใหญ่ 
 

 ภายในโบสถ์มีพระพุทธรูปที่เป็นสาวกหลวงพ่อใหญ่ ๓ องค์ ๒ องค์อยู่ที่ด้านซ้ายและขวาทรงประทับ
ยืน  องค์ด้านขวามีกิตติศัพท์ว่าซุกซน คุณยายผิว  กันเกียว  อายุ ๘๐ ปี  เล่าว่า “พระเจ้าดื้อไปสู้กับพระเจ้าวัด
นาแซงแต่สู้ไม่ได้จึงใช้ปากกัด เห็นเลือดติดปากมา จนต้องล่ามโซ่ไว้ บางวันมีคนเห็นไปจับปลาที่หนองเกาะ มีขี้
โคลนติดตามสบง จีวร ขายังเปียก ๆ อยู่” ส่วนองค์ซ้ายมือ เป็นพระที่มีฤทธิ์เดชมาก มีคนเห็นเป็นลูกแก้ววิ่ง
เล่นและไปเดินเที่ยวในงาน ส่วนองค์ที่ ๓ เป็นพระปางไสยาสน์ ที่นอนอยู่ด้านหน้าหลวงพ่อใหญ่ สร้างหลังสุด
อายุประมาณ ๑๐๐ ปีเศษสร้างสมัยคุณทวดของเจ้าอาวาสบวชเป็นพระ มีการฝังกุมารทองรักยมไว้ที่พระอุระ 
 อย่างไรก็ตาม นิทานเรื ่องเล่า คือ เสน่ห์ของชนพื้นถิ ่นที ่สืบต่อกันมาหลายชั่วอายุคน  ปัจจุบัน
บ้านเมืองเจริญขึ้น ผู้เฒ่า ผู้แก่ ปราชญ์ท้องถิ่นก็ล้มหายตายจากไป เสน่ห์ของพ้ืนถิ่นแขนงนี้ก็ย่อมจืดจางไปเป็น
ธรรมดา สมควรจะสืบค้นแล้วเขียนเอาไว้ให้อนุชนรุ่นหลังได้เรียนรู้ต่อไป 
 



[๘๘] 

ภาษาไทหล่ม 

ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
การศึกษาและทำความเข้าใจภาษาถิ่น ก่อให้เกิดความเข้าใจอันดีระหว่างคนในชาติ ภาษาถิ่น คือ 

ภาษาที่อยู่ในที่ใดที่หนึ่ง ซึ่งมีลักษณะทางภาษา เสียง คำ ประโยค แตกต่างไปจากภาษามาตรฐาน แต่ความ
แตกต่างนี้ไม่มากพอที่จะทำให้กลายไปเป็นอีกภาษาหนึ่งต่างหาก ภาษาถิ่นอาจเรียกได้ว่าเป็นระบบย่อยของ
ภาษาใดภาษาหนึ่ง ซึ่งความแตกต่างนี้อาจเป็นเพราะกลุ่มคนที่อยู่ต่างถิ่นกัน มีสภาพภูมิศาสตร์แตกต่างกัน 
และอาจเป็นเพราะแต่ละกลุ่มคนมีสภาพสังคมที่แตกต่างกัน (สิทธา พินิจภูวดล, ๒๕๔๔) 

หล่มเก่าและหล่มสัก เป็นดินแดนแห่งอารยธรรมที่มีขนบธรรมเนียมประเพณี วัฒนธรรมอันเก่าแก่มา
แต่บรรพกาลแห่งหนึ่งของจังหวัดเพชรบูรณ์ มีภาษาที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะของตนเอง เรียกว่า ภาษาไทหล่ม 
เป็นภาษาท่ีสืบเชื้อสายมาจากอาณาจักรล้านช้างเหมือนกัน แต่มีท่ีมาถ่ินฐานที่แตกต่างกันจึงมีสำเนียงแตกต่าง 
และคำพูดบางคำอาจจะแตกต่างกันบ้างเล็กน้อยถ้าเป็นคนหล่มจะทราบดีว่า ใครเป็นใคร สำเนียงอะไรและ
เป็นคนถิ่นไหน แต่ในปัจจุบันความเป็น “ไทหล่ม” เริ่มชัดเจนขึ้น เมื่อทั้งสองสำเนียงภาษามาอยู่รวมกัน จึงเกิด
เป็นสำเนียงผสมผสานขึ้นมาใหม่ตามวิวัฒนาการของภาษา ซึ่งรวมทั้งสองสำเนียงเข้าไว้ด้วยกัน เป็นสำเนียง
ลาวหล่มที่คุ้นเคยของผู้คนส่วนมาก ซึ่งผู้เรียบเรียงได้ดำเนินการเก็บรวบรวมคำศัพท์ภาษาไทหล่มจากชาวบ้าน 
ไว้ดังนี้ 

 

ตัวอย่างคำศัพท์ภาษาไทหล่ม 
 

หมวด ก 
กก    แรกเริ่ม, ตระกลู 
ก่น    ขุด 
กวน    ทะเลาะ เช่น อย่ากวนกัน = อย่าทะเลาะกัน 
ก่อม    คนหลังค่อม, เตี้ย 
ก้อม    สั้น เช่น นิทานก้อม = เรื่องสั้น 
ก่อย    โยน, กลิ้ง 
ก้อย    อาหารประเภทเนื้อสุก ๆ ดิบ ๆ / แอบหลบหนี 
กะ    วัดระยะ 
กะด้อกะเดี้ย   อะไรกันนักกันหนา  
กะตาด    ตะแกรงสานด้วยไม่ไผ่ 
กะตืก    พยาธิตัวตืด 
กะปอม    กิ้งก่า 



[๘๙] 

กับแก้    ตุ๊กแก 
ก่าน    ลายเป็นปล้อง ๆ, หมาลายจุด 
ก่าย    ไขว้กัน, พิงกัน, พาด, ทับ  
กี ่    เผา เช่น กี่ปลา, เครื่องทอผ้า 
กึก    เป็นใบ้, พูดไม่ได้ 
กึ้ง    ลืมตากว้าง ๆ, เพ่งดู 
กืก    เป็นใบ้ พูดไมไ่ด้ 
กุด    ขาด, ด้วน 
กุบ    งอบ 
กุม    จับไว้ 
กุ้ม    สั้น เช่น ไก่กุ้ม = ไก่หางสั้น 
กูด    หยิก, งอ 
เก่เด่    โดดเดี่ยว, เดียวดาย, หรือใช้เป็นวิเศษณ์ 
    ว่า แข็งแกเด่ หมายถึง แข็งเพราะตกใจ 
เกิน    บันไดข้ึนต้นไม้ 
เกิบ    รองเท้า 
เกี่ย    ขี่คอ, ขี่หลัง 
เกียก    ลงไปคลุก กลิ้ง นอนในที่แฉะ 
เกี้ยง    หัวไหล่ 
เกียน    ตัดทำให้เรียบ 
แก    มุม 

 

หมวด ข 
ขลำ (ขะ-หลำ)   ข้อห้าม (ใช้กับอาหารที่หมอห้าม หรือ 
    สิ่งของต้องห้ามของคนเล่นของ) 
ข่วย    ทั่วถึง, ดูให้ทั่ว 
ข้อง    ติด, ที่ใส่ปลา 
ขอด    พก, ห่อด้วยผ้า 
ข่อยหล่อย   หลุดออกมาง่าย ๆ  
ขะ    ทำให้น้ำแห้ง เช่น ขะโอ่ง = ล้างโอ่ง 
ขาแค    ข้าง เช่น ขาแคฝาย = ข้างฝาย 
ขาง    ย่างไฟ 
ขิด    กระดก, งัด 



[๙๐] 

ขี ่    หลุด เช่น ซิ่นขี่ = ผ้าถุงหลุด 
ขี้เก้ียม    จิ้งจก 
ขี้โกะ    จิ้งเหลน 
ขี้ตู่    แมงลัก 
ขี้ตั๊ว    โกหก 
ขี้ถ่ี    ขี้เหนียว 
ขีน    ขวาง เช่น ขีนตา = ขวางตา 
ขี้นาย    จิ้งหรีด 
ขี้โพ่    พุงโล, ท้องป่อง 
ขี้เม่ียง    สนิม 
ขี้โย้ย    แพ้, ขี้แพ้ 
ขี้สบ    ริมฝีปาก 
ขี้สีก น้ำเสีย 
เข่ง    ตึง, บึ้งตึง 
เขิน    สั้น 
เขิบ    แตกระแหง 
แข้ว    ฟัน 
โขะ    ลอก, หลุด (ส่วนมากใช้กับ สี) 
ไข่    บวม เช่น ขาไข่ = ขาบวม 

 

หมวด ค 
ค๊วด    ตะกายออก 
ค่อง    เชือกติดพันกัน, อุปกรณ์ใส่ปลา สานด้วยไม้ไผ่ 
ค่อน    น้ำขอด จวนจะแห้ง 
คอล่อแค่แล่   หักเป็นท่อน ๆ 
คะมะ    ตกใจ 
คะโม๊ะ    พบกันโดยบังเอิญ 
คันคาก    คางคก 
คัว    ชำแหละ เช่น คัวหมู คัวไก่ 
คางกะไต   ขากรรไกร, คาง 
เคียด    โกรธ 
เคียน    พันรอบ ๆ เช่น เคียนหัว = พันหัว 
แค้น    จุก, ข้าวติดคอ 



[๙๑] 

หมวด ง 
งวม    ครอบ, ขัง, ปิด 
งอม    เต็มที่ ลอย เช่น ปลางอม 
งอย    นั่งยอง ๆ ริมขอบ.......ฝั่ง 
งะ    แยกออก, ดันออก 
งาย    ยามเช้า 
งึด    แปลก, อัศจรรย์, ไม่น่าเป็นไปได้ 
งุ้ม    ปิดไว้ 
เงิง    อ้า, งัดขึ้น, อ้าขึ้น 
เงี้ยง    กระโถน 
แงง    ส่องกระจก 
แงน    แอ่น เช่น ตูดแงน ตูดแอ่น 
โง    เลี้ยวกลับ เช่น โงกลับมา = เลี้ยวกลับมา 
โง้ง    คดเค้ียว, เป็นวง 
โง้ย    ล้มลงอย่างไม่เป็นท่า 

 

หมวด จ 
จก    ล้วง 
จ๊วด    ทำให้ตื่นตกใจ 
จ่อ    กำเนิด, เกิด, ที่เลี้ยงตัวไหม 
จ้อ    คับแคบ, สั้น, เล็ก, ใกล้ 
จอง    ทัพที 
จ้อง    หวี 
จ่อง    เอามือยึดไว้, ดึง, เหนี่ยวไว้จอน 
จ้อน    ถลกข้ึน 
จอนฟอน   พังพอน 
จ๊อม    รวมกัน 
จ่อย    ผอม 
จังมัง    ตั้งหน้าตั้งตาคอย 
จัว    สามเณร 
จ้าว    รีบเร่ง 
จิบ    สูญพันธุ์ 
จ ี    กำลังจะบาน 



[๙๒] 

จืน    ผักทอด 
จุ้ง    กุ้ง 
จุ้ม    รวมกัน 
จุมกุ้ม    ใหญ,่ นูนขึ้น 
จ ู    ไห 
เจงเพ้ง    วางอยู่ระเกะระกะ 
เจ้าหัว, ครูบา   พระภิกษุ 
เจ๊าะแอ้ะ    คับแคบ 
แจ    มุม 
แจบ    แน่นสนิท, ไม่มีทางสู้ 
แจ่ม    สว่าง 
แจ่ว    น้ำพริก 
โจ่ง    เหลือไว้ 
โจม    ยกข้ึน 
โจ่โหล ่    สิ้นคิด, เซื่องซึม 

 

หมวด ซ 
ซ่ง, ซ่ิน    กางเกง, ผ้าถุง 
ซ้น    อักเสบ เช่น ตีนซ้น = เท้าอักเสบ 
ซวด    คิดได,้ คิดออก, หูตาสว่าง 
ซ่อ    ถามซักไซร้จนรำคาญ 
ซอก    ค้นหา 
ซอม    พิจารณา 
ซ่อย    ช่วย 
ซ้อย    ไม่มีแรง, อำมพาต 
ซะมัก    สำลัก 
ซะออน    สนุกเต็มที,่ เคลิ้ม 
ซ่าม    ปลูกซ่อม (ใช้เฉพาะข้าว, ต้นไม้) 
ซาว    ค้นหา, งมหา, ใช้มือคนให้ทั่ว 
ซำมัว    เกือบ....เสียแล้ว 
ซิ้นหลอด   เนื้อเค็มตากแห้ง 
ซุบ    ยำ 
ซุ้มซิ้ม    พลบค่ำ, มืดสลัว 



[๙๓] 

ซูน    ถูกต้องตัว 
เซา    หยุด 
เซิ้ม    เคลิบเคลิ้ม 
เซี้ยง    หมด 
แซง    ทะลาย 
แซบ    อร่อย 
แซม    ปะปน 
โซ้น    ตา, ยาย, คนแก่ 
ไซแงบ    เครื่องมือดักกบ 

 

หมวด ด 
ดอน    จุกปิดขวด 
ด่อน    เผือก เช่น ควายด่อน = ควายเผือก 
ดะ    ติด 
ดัง    จมูก 
ดาก    ก้น, รูตูด 
ดาง    ตาข่ายดักปลา, ดักนก 
ดาด    เฉียด 
ดีโตน    สงสาร 
ดึก    ขว้าง 
ดืบ    ขยับไปทีละนิด 
ดุด    ซุกตัวลงไป 
เด ่    ยื่นออกไป 
เดิ่น    ต่าง, ที่ราบบริเวณเล็ก ๆ 
แดก    ดันเข้าไป 
แด่น    จุด เช่น หน้าแด่น = ควายเผอืก 
โดน    นาน 
โดนเติบ    นานพอสมควร 
 

หมวด ต 
ตอด    ต่อย, กัด 
ต่าว    กลับ 
โต่ง    เต่งตึง, อวบ 
ต่ืม    แถม, เพ่ิม 



[๙๔] 

ต๊ัว    โกหก 
โต่งเหล่ง    หลวม, ยาน 
ตาบ    ปะ 
ตูบ    กระท่อมเล็ก, หรือบ้านหลังเล็ก ๆ 
ต้อน    ทำนบกั้นน้ำ (เล็กกว่าฝาย) 
ตาเม็น    ข้าวสุก ๆ ดิบ ๆ 
ตาเวน    พระอาทิตย์ 
ต่อน    ชิ้น, อัน 
ต่อง    ที่แขวน, ที่เกาะ, หูกางเกง, หูหิ้ว 
ตู้ด    ขยับ, เคลื่อน 
โตน    กระโดด, น้ำไหลจากที่สูงเตา 
เตาโล้, ฮาง   เตาสำหรับต้มแกง 
ต่ี    เปิด, แงะดู 
ต่ิน    แผลเป็น 
เต็ง    ทับ 
เตี่ยว    โจงกระเบน 

 

หมวด ถ 
ถั่ง    ไม้แหย,่ กะซวก 
ถาก    เซาะเปลือกไม้ 
แถ    โกนผม 
แถน    ชั้นฟ้า, ฟากฟ้า, เทวดา 
ไถ่    ถุง 

 

หมวด ท 
ทอก    เทออก 
ท้อน    รวมกัน, รวมกันให้เล็กลง 
ทอย    ทยอย 
ทางกระเลิง   ทางตรงข้ามกัน 
ท้างนา    ประตูน้ำ, คันนา 
ทาว    ค้นหา, ถามหา 
ทิ่ม    ทิ้ง, โยน 
ทื้น     ตี 



[๙๕] 

เทิง    ข้างบน 
เทิ้ง    นอน, นอนฟัง 
แทแล้    เสนอหน้า 
โท่ง    ทุ่ง  

 

หมวด น 
นัว    กลมกล่อม, อร่อยเหาะ 
น้ำส้าง    น้ำบ่อ 
นิ่ง    เกี่ยงกัน 
แน    ตั้งท่ายิง 
แนม    จับตาดู 
แนว    ทำพันธุ์, ชนิด 
เหน่ง    นิ่ง, นอนนิ่ง 
เหนี่ยง    บีบ, ขยี ้

 

หมวด บ 
บวก    บ่อน้ำเล็ก ๆ, รอยน้ำขัง 
บ่วง    ช้อนตักแกง 
บะ    พัง, บนบาน, บวงสรวง 
บั้ง    กระบอก 
บา    เว้น 
บ่ายปลา    ข้าวเหนียวคลุกปลา 
บิ    หัก, แตก 
บึดเดียว    เดี๋ยวเดียว 
บืน    ตะเกียกตะกายไป 
บือ    หยุดพัก (เซาเมื่อย) 
บุ้ย !    เกือบไป (คำอุทาน) 
เบ    กว้าง, ใหญ่ เช่น หน้าเบ = หน้าใหญ่ 
เบ็ด    ตรง, ทำให้ตรง 
เบย    เปิด, ผึ่งลม 
เบิ่ง    ดู 
เบิด    หน้าแหงน 
เบิ๊ด    หมด 



[๙๖] 

แบบ    หนังสือ, สมุด, หงาย 
ใบอ่ีเลิศ    ต้นชะพลู 

 

หมวด ป 
ปลากะเดิด   ปลากระดี่ 
ปลาข่อ    ปลาช่อน 
ปลาเข่ง    ปลาหมอ 
ปลาแดก   ปลาร้า 
ปลาตอง    ปลากราย 
ปลาหลาด   ปลากระทิง 
ป้องหล่อ   ร่องน้ำชายคา 
ป่องเอ้ียม   หน้าต่าง 
ป่อยหล่อย   งาม, เกลี้ยง 
ปะ    หน,ี หย่า เช่น ปะผัว = หย่ากับผัว, ทิ้งไว้ (ใช้กับคน) 
ปั้ม    โค่น (ต้นไม้) 
ปัว    รักษาอาการป่วย 
ป่าม    กระจาย 
ป่าเห่ว    ป่าช้า 
ปิ้น    หงาย, พลิก, หงายท้อง 
ปี ้    เหรียญ 
เป่ง    เปิดน้ำ 
เป้ง    ใหญ่ เช่น แม่เป้ง = แม่ใหญ่ 
แป    แบน 
แป้ด    แตะ 
แป๊ด    โผล่, แพลม 
แป้ว    แผลเป็น 
แปะ    ติด, ใกล้กัน 
โป    ประกาศ, บวม 
โป้ด    พัง 
โป่ม    กินคำใหญ่ 
โปะ    ปิด, พอก 

 
 



[๙๗] 

หมวด ผ 
ผ่อย    ยุ่ย, ไม่เหนียว 
ผะ    หน ี
ผี่    เปิดดู 
ผีโพง    ผีกระสือ 
เผิ้ง    ผึ้ง 
โผ่ง    ครึ่ง เช่น ผ่าโผ่ง = แบ่งครึ่ง 
โผด    ปล่อย, ปล่อยให้หาหิน 
ไผ    ใคร, ผู้ใด 

 

หมวด ฝ 
ฝน    ขัด, ลับ เช่น ลับมีด = ฝนมีด 
ฝอย    พูดมาก ๆ  
ฝาน    หั่นบาง ๆ 
เฝียน    ที่บีบเส้นขนมจีน 

 

หมวด พ 
พ่อดอง, แม่ดอง   พ่อแม่ของคู่บ่าวสาว 
พ้ัว    พวง 
โพง    พอง 
โพด    ปล่อย - ปล่อยให้หากินเอง 
โพ้ด    มาก, มากเกินไป 
 

หมวด ฟ 
ฟด    ต้มน้ำเดือด 
ฟอย    ไม้กวาด 
ฟาง    งมงาย, มัว 
ฟาน    อีเก้ง 
ฟาย    มือช้อนขึ้น 
ฟ้าว    รีบร้อน 
ฟ๊ีด    สะบัดหนี 
เฟีย    ใกล้ชิด, พิง, แนบชิด 
เฟ้ีย    หก, เรี่ยราด 

 



[๙๘] 

หมวด ม 
มอง    ที่ตำข้าว, ตาข่ายดักปลา 
มอม    สกปรก 
มอย    แอบดู 
ม้าง    รื้อถอน 
มาน    ตั้งท้อง 
มาย    คลายออก 
มิ้ม    ผึ้ง 
มีดแถ    มีดโกน 
มื้อเวน    กลางวัน 
เม้ม    ซุกซ่อน 
เมี้ยน    เก็บ 
เมือ    ไป 
แมงกอก    แมงกวาง 
แมงงอด    แมงป่อง 
แมน    ไม่มิด, โผ่ออกมา 
แม้ม    ม้าม 
หม้ง    ที,่ สถานที ่
หม้น    แหวก, ดั้นด้นไป 
หม่อ    ใกล้ 
หมากเขียบ   น้อยหน่า 
หมากญอย   บวบ 
หมากต้อง   กระท้อน 
หมากนัด    สัปปะรด 
หมากฟัก   ฟักเขียว 
หมากม้ี    ขนุน 
หมากสีดา   ฝรั่ง 
หมากอึ    ฟักทอง 
หมากโอ    ส้มโอ 
หมาน    ได้มาก (เฮง) 
หมิ่น    ริม, ขอบ 
หมึง    โกธรจัดวิ่งเข้าใส่ 



[๙๙] 

หมึน    โมโหจัด, เหน็บชาย 
หมื่น    รื่นไถล 
หมุ่น    แตกละเอียด 
เหม็นแหงด   เหม็นทะแม่ง ๆ 
เหมบ    นอนคว่ำ 
แหม้น    สอย 
แหมบ    ตีบ 

 

หมวด ย 
ยอน    เลือก 
ยอม    ประหยัด, กินทีละน้อย 
ยังแคน    ค่อยยังชั่ว 
ย้าน    กลัว 
ยาย    เรียงกันไว้ 
หญวม    จับ, หยิบ, กำมาก 
หญึ่ง    อึด 
หยะ    ถีบ 
หยัก    ปีนขึ้น 

 

หมวด ล 
ล้วด    ล้น, โผล ่
ล้วย    ลูบคลำ, จับ 
ล่องง้อง    นอนขด 
ลึ้ง    สนิทสนม, คุน้เคย, เชื่อง 
ลุน    ทีหลัง 
เลิ่น    ถลอก 
แล่    ช้ำเลือด, ช้ำหนอง, ดำ 
แลด    ทา เช่น แลดปาด = ทาปาก 
หล่อย    ไม่มีแรง 
หลอย    หลบหนีไปโดยไม่มีใครรู้ 
หลาว    หอก, ทวน 
หลำ    ใหญ,่ ล่ำสัน 
หลีโตน    สงสาร 



[๑๐๐] 

หลื่น    เกิน, ยาวออกไป, มากกว่า 
หลืบ    มุมมืด 
หลุ้ย    ไม่มีคม, ไม่ศักดิ์สิทธิ์ 
แหลว    เหลว, นิ่ม 
โหล่ง    กลวง 

 

หมวด ว 
ว๊าก    เหวะหวะ 
วี    พัด 
เว้า    พูด, คุย 
เว้าขวัญ    นินทา 
เวียก    งาน, ทำงาน 
โว ่    หลุด 
หวิด    เกือบ, เฉียด 
หวื่อ    กว้างออก, ขยายออก 
เหวอ    ใหญ,่ บวม 
เหวิ่น    กระทำ 
แหว่น    กระจก 
โหวะ    เป็นรู 
 

หมวด ส 
ส้น    โผล ่
ส่วง    สร่าง, อาการดีข้ึน 
ส่วย    ทำให้เย็น เช่น ส่วยข้าวเหนียว 
ส่ำ    รุ่นเดียวกัน, เท่ากัน 
เส็ง    แข่งขัน 
เสิ้ม    หลับไปชั่วคราว 
เสี่ยว    เพ่ือนสนิท, เพ่ือนตาย 
ไส่อั่ว    ไส้กรอก 

 

หมวด ห 
หด    รดน้ำ 
ห่อม    ทางลงแคบ ๆ 
หั่ว    รั่ว 



[๑๐๑] 

หัวขี้ไค    หัวตะไคร้ 
หัวโป ่    หัวหน้า 
หัวแหง    เก่งไม่ยอมใคร 

   ห้าน    เดินเขยก ๆ 
หุน    โมโห 
หุ้ม    รุม, เบียดเสียด 
หูก    ที่ทอผ้า 
เหย    หยด เช่น น้ำลายเหย = น้ำลายหก 
เหิ่ม    ห่าม, จวนจะสุก (ผลไม้) 
เหี่ย    หก, ตก (ใช้สำหรับสิ่งของ) 
เหี้ยน    เตียน, สั้น 
แห้น    แทะ 
แหล่งโผ่ง   ผ่าครึ่ง 
แห่ว    เหี่ยว, แฟ่บ 

 

หมวด อ 
อ่วย    กลับ 
ออง    กระดอง 
อ่องหล่อง   ตั้งท้องเล็ก ๆ  
ออนซอน    เคลิบเคลิ้ม 
อ่อม    หมัก 
ออย    ปลอบ, ปลอบใจ, เอาใจ 
อ่อย    เลี้ยง, หว่านข้าวให้ไก่ 
อ่ัง    ล้น, มาก, แยะ, ล้นเหลือ 
อาดหลาด   งาม, ขาว, น่าดู 
อ้าย    พ่ีชาย 
อ่ีเกิ้ง    ดวงจันทร์ 
อ่ีป๊อก    ตะเกียงน้ำมันก๊าด 
อ่ีหลี่     จริง ๆ 
อ่ีแหลว    เหยี่ยว 
อีฮวก    ลูกกบ, ลูกเขียด, ลูกอ๊อด 
อ่ึงหลึ่ง    อ้วนใหญ่ 
เอ๊ง    อวด 



[๑๐๒] 

เองฟด    ต้มน้ำเดือด 
เอเล้    จำนวนมาก 
เอ้ิน    เรียก 
เอ่ียน    ปลาไหล 
เอียบ    เนื้อหรือปลาแช่เกลือ 
เอ้ือม    เรอ, เหม็นเปรี้ยว 
เอ้ือย    พ่ีสาว 
แอ่งแหล่ง   อ่อนเพลีย, นอนแบบไม่รู้สึกตัว 
แอ๊ด    ลูกน้อง, กระเป๋ารถเมล์ 
แอ้ม    บัง เช่น แอ้มฝาบ้าน 
แอ่ว    ขอร้อง รบกวน 
แอว    เอว 
โอ่งโหล่ง   ท้องใหญ่, ลงพุง 

 

หมวด ฮ 
ฮอง    รองรับ 
ฮอด    ถึง 
ฮอม    จวนจะแล้วเสร็จ 
ฮอย    รอย 
ฮะ    ถากไป 
ฮาง    ร้าง 
ฮาง,เตาโล้   เตาสำหรับต้มแกง 
ฮาน    ตัดกิ่งไม้ 
ฮาม    ไม่เล็ก, ไม่ใหญ่ 
ฮิ    เสียด, เบียด 
ฮิกิน    กินยาก 
ฮืน    ชื่น 
ฮู    ร ู
ฮูดัง    รูจมูก 
เฮด    ทำ 
แฮด    แรด 
โฮ้ง    น้ำขัง 
โฮง    โลง 



[๑๐๓] 

นอกจากภาษาไทหล่มที่ใช้ในชีวิตประจำวันแล้ว ยังมีคำที่เรียกว่า ผญา (ผะ - หยา) คือ ปรัชญา  
ภูมิปัญญา ภูมิรู้ ภูมิธรรม ของคนสมัยก่อนที่แสดงออกมาในลักษณะบทกลอนคล้องจอง ซึ่งจดจำกันมานาน 
มุขปาฐะเรียกตามภาษาพื้นถิ่นว่า การเว้าผญา การเกี้ยวผญาบ่าวสาว การจ่ายผญา หรือผญาหย่อย และการ
ลำผญา ซึ่งถือว่าเป็นวรรณกรรมมุขปาฐะประเภทผญา หรือคำคม ได้สันนิษฐานเกี่ยวกับที่มาของผญาพอสรุป
ได้ดังนี ้

๑. ผญาเกิดจากคำสั่งสอนและศาสนา โดยหมายเอาคำสอนของผู้ใหญ่ที่มีต่อเด็ก ครูบาอาจารย์ที่มี
ต่อศิษย์ พ่อแม่ท่ีมีต่อลูกหลาน ทั้งนี้ก็สืบเนื่องจากคำสอนของศาสนาโดยเฉพาะพระพุทธศาสนา 

๒. ผญาเกิดจากขนบธรรมเนียมประเพณี โดยหมายเอาข้อปฏิบัติที่คนในสังคมอีสานปฏิบัติต่อกันใน
วิถีชีวิต 

๓. ผญาเกิดจากการเกี้ยวพาราสีของหนุ่มสาว อาจหมายเอาแรงบันดาลใจ หรือความรู้สึกภายในใจ 
ที่อยากจะบอกต่อกันและกัน จึงกล่าวออกมาด้วยคำคมเชิงโวหารภาพพจน์ต่าง ๆ แล้วเกิดการโต้ตอบถ้อยคำ
แก่กันและกัน 

๔. ผญาเกิดจากการเล่นของเด็ก โดยหมายเอาการเล่นกันระหว่างเด็กแล้วมีการตั้งคำถามอย่างเช่น 
ปริศนาคำทาย แต่แทนที่จะถามโดยตรงกับสร้างเป็นถ้อยคำที่คล้องจองกัน 

๕. ผญาเกิดจากสภาพแวดล้อมหรือเหตุการณ์อ่ืน ๆ ในวิถีชีวิต โดยหมายเอาสภาพการณ์ที่เกิดขึ้นใน
ชีวิตแล้วเกิดแรงบันดาลใจให้เกิดถ้อยคำในใจและมีการกล่าวถ้อยคำที่คล้องจองแก่กันและกัน ในโอกาสที่
เดินทางไปมาค้าขาย หรือกิจกรรมอ่ืน ๆ (อดิศร เพียงเกษ, ๒๕๔๔: ๙๖) 

๖. จากการสันนิษฐานที่มาของการเกิดขึ้นของผญา จะเห็นว่าผญานั้นมีความหมายต่อชาวไทหล่ม 
ไม่ว่าจะอาศัยอยู่สถานที่ใด เมื่อมีกิจกรรมใด ๆ ร่วมกัน หรือสนทนากันในกลุ่ม จะมีการกล่าว ผญาสอดแทรก
ขึ้นมาเสมอ ด้วยเหตุผลดังกล่าว ทำให้ผญามีบทบาทหน้าที่และมีความสำคัญต่อสังคมวัฒนธรรมไทหล่มตั้งแ ต่ 
อตีดจนถึงปัจจุบัน อาจแบ่งเป็นประเภทต่าง ๆ แล้วแต่โอกาสที่จะนำไปใช้ในกิจกรรมนั้น ๆ 
ประเภทของผญา 

ผญาหรือคำคม ภาษิตโบราณนี้ แบ่งออกเป็นประเภทใหญ่ ๆ ได้ ๔ ประเภท ดังนี้ 
๑. ประเภทคำสอน เรียกว่า ผญาคำสอน หรือผญาภาษิต 
๒. ประเภทเกี้ยวพาราสี เรียกว่า ผญาเครือ, ผญาย่อย หรือผญาโต้ตอบ 
๓. ประเภทปริศนา เรียกว่า ผญาปริศนา - ปัญหาภาษิต 
๔. ประเภทอวยพร เรียกว่า ผญาอวยพร  
 

๑. ประเภทคำสอน 
ผญาคำสอน หรือผญาภาษิต คือ การใช้ถ้อยคำที่กล่าวเป็นร้อยกรองสั้น ๆ แฝงไว้ด้วยคติธรรม คำ

เตือนใจ หรืออีกนัยหนึ่งคือ ข้อความที่เป็นอุปมาอุปมัย ให้ผู้ฟังได้คิดตีความสามารถนำไปประพฤติปฏิบัติ
ในทางท่ีดีงามถูกต้อง    

 



[๑๐๔] 

ตัวอย่าง 
 “คันเจ้าได้ขี่ซ้างกั้งฮ่มเป็นพระยา อย่าได้ลืมคนทุกข์ผู้ขี่ควายคอนกล้า” 
 “คันเจ้าได้ขี่ซ้างกั้งฮ่มสัปทน อย่าได้ลืมคนจนผู้แห่นำตีนซ้าง” 

ความหมาย: ถ้าได้ดีหรือได้เป็นใหญ่แล้วก็อย่าได้ลืมผู้คนรอบข้างหรือเบื้องหลัง 
 “ความตายนี้แขวนคอทุกบาทย่าง ไผก็แขวนอ้อนต้อน เสมอด้ามดังเดียว” 

ความหมาย: ความตายนี้ย่อม ติดตามเหมือนเงาตามตัว ไม่มีผู้ใดหลุดพ้น 
 “บุญ บุญนี้บ่แหม่นของแบ่งได้ ปันแจกกันแหล่ว บ่อห่อนแยกออกได้ คือไม้ผ่ากลาง คือจั่งเฮากินข้าว 
 เฮากินเฮาอ่ิม บ่แหม่นไปอ่ิมท้อง เขาพุ้นผู้บ่กิน” 

ความหมาย: เรื่องของบุญใครเป็นคนทำ คนนั้นได้รับผลเอง ไม่สามารถแบ่งปันได้เหมือนสิ่งของ เหมือนกินข้าว 
 ผู้ที่กินผู้นั้นก็อ่ิมเอง 

 “คำสอนพ่อแม่นี้หนักเก่ิงธรณี ผู้ใดยำเยงนบหากสิดีเมือหน้า” 
ความหมาย: ผู้ใดเคารพคำสั่งสอนพ่อแม่จะเจริญก้าวหน้า 

 “ขอให้อดสาสู้ เพียรไปให้ถืกป่อง คุณอาจารย์ยกใส่เกล้า คนิงไว้อย่าสิลืม” 
ความหมาย: อดทนสู้ในสิ่งที่ถูกต้อง ยกย่องคุณอาจารย์ 
 

๒. ประเภทอวยพร 
ผญาอวยพร คือ การใช้ถ้อยคำที่ใช้พูดอวยพรในโอกาสต่าง ๆ ส่วนใหญ่มักจะเป็นคำพูดที่ผู้สูงอายุ

หรือคนท่ีเคารพนับถือ พูดเพ่ือให้เป็นสิริมงคลแก่ผู้ฟังหรือผู้รับพร อาจแบ่งเป็นประเภทต่าง ๆ ดังนี้ 
๒.๑ อวยพรทั่วไป 

   “ ค่อยอยู่ดีสำบายมั่นเสมอมันเครือเก่า เดอ ให้เจ้าอยู่ดีมีแฮงความเจ็บอย่าให้ได้ความไข้อย่าให้
มี ให้ไปดีมาดีผู้อยู่ให้มีชัยผู้ไปให้มีโชค โชคม้าอยู่เทิงอาน อยู่เทิงเครื่องอลังการสำรับ นอนหลับให้เจ้าได้เงินพัน 
นอนฝันให้เจ้าได้เงินหมื่น นอนตื่นให้เจ้าได้เงินแสน แปนมือไปให้ได้แก้วมณีโชติ โทษฮ้ายอย่ามาพาน มารฮ้าย 
อย่ามาผ่า ให้เจ้ามีอายุ วรรณัง สุขัง พลัง เดอ ” 
ความหมาย : ให้อยู่สุขสบาย ความเจ็บไข้อย่าได้มี ไปดีมาดี ผู้อยู่ขอให้มีชัย ผู้ไปขอให้มีโชค อยู่บนเครื่องสำรับ
อันอลังการ นอนหลับขอให้ได้เงินพันนอนฝันขอให้ได้เงินหมื่น นอนตื่นขึ้นมาขอให้ได้เงินแสน แบมือไปให้ได้
แก้วมณีโชติ โทษร้ายอย่ามาพานพบ มารร้ายอย่ามากล้ำกลาย ให้มีอายุวรรณะ สุขะ พละ 

๒.๒ อวยพรคู่บ่าวสาว 
“ ให้เจ้าเป็นคู่แก้วคู่ขวัญ ให้เจ้าฮักกันบ่มีเปิด ลูกแก้วเกิดหญิงชาย สุขสำบายจนแก่เฒ่า สมบัติ

หลั่งเข้าเนืองนอง เงินทองมีมากล้นเทอญ” 
ความหมาย : ขอให้คู่บ่าวสาวจงมีความรักต่อกันอย่าได้เสื่อมกัน ให้ได้ลูกหญิงลูกชายให้มีความสุขในครอบครัว
จนแก่เฒ่าชรา มีทรัพย์สมบัติแก้วแหวนเงินทองมากมายอย่าขาดมือ 

 
 



[๑๐๕] 

๒.๓ อวยพรพิธีสู่ขวัญ                      
“ ผูกเบื้องซ้ายให้ขวัญเจ้ามา ผูกเบื้องขวาให้พระเจ้าอยู่ ฝ้ายเส้นนี้มีคำแถน นำมาผูกแขนผอวน

เจ้า อย่ามีศรีเศร้าตัวเจ้าอย่างหมองหม่น คุณพระพุทธ พระธรรมมากล้นไหลตื้อตื่นประสงค์ เจ้านอนหลับให้ได้
เงินหมื่น เจ้านอนตื่นให้ได้เงินแสน แปนมือไปให้ได้แก้วมณีโชติ โทษร้ายอย่าพานมารร้ายอย่าเบียด” 
ความหมาย : ผูกแขนซ้ายขอให้ขวัญมาอยู่กับเนื้อกับตัว ผูกแขนขวาขอให้คุณพระคุณเจ้าอยู่คุ้มครอง ฝ้ายผูก
แขนเส้นมีคำพรจากเทวดาให้นำมาผูกแขนเจ้า อย่าให้มีความเศร้าหมองอยู่ในตัว ด้วยคุณพระรัตนตรัยมีมาก
ล้นขอให้เจ้าได้ทุกสิ่งสมประสงค์ เมื่อเจ้านอนหลับขอให้ได้เงินหมื่น นอนตื่นขอให้ได้เงินแสน ยื่นมือออกไป
ขอให้ได้แก้วแหวนเงินทอง ภัยร้ายทั้งปวงอย่าได้มาเบียดเบียน 

 

๓. ผญาประเภทปริศนา - ปัญหาภาษิต 
ผญาปริศนา - ปัญหาภาษิต คือ การใช้ถ้อยคำที่แทรกข้อคิด ปรัชญา คติชีวิต ในเชิงเปรียบเทียบใน

ถ้อยคำ ทำให้ผู้ฟังต้องนำไปขบคิดและตีความเอาเอง 
ตัวอย่าง 
“อัศจรรย์ใจแข ้หางยาว ๆ สังบ่ได้ฮองนั่ง บาดกระต่ายหางแป ๆ กระต่ายหางก้อม ๆ สังมาได้นั่งฮอง” 

ความหมาย : อัศจรรย์ใจ ที่ผู้มีความรู้มามาก ๆ ไม่สามารถช่วยเหลือตัวเองได้ แต่ผู้ร่ำเรียนมาน้อยกลับมี
ความสามารถประกอบอาชีพการงานได้สำเร็จและมั่นคงในชีวิต 

“อัศจรรย์ใจโอ้ โอทองสังมาแตก บาดว่ากะโปะหมากพร้าว สังมามั่นกว่าโอ” 
ความหมาย : อัศจรรย์ใจ ผู้ที่มีเชื้อสายจากสกุลใหญ่โต มีเกียรติยศชื่อเสียง ทำไมจึงแตกแยกขัดแย้งกันได้ แต่
ทำไมผู้อยู่ในตระกูลธรรมดาสามัญชนทั่วไป กลับมีความกลมเกลียวมีความสามัคคีกันดี 

“กวางกินหมากขามป้อม ไปคาก้นขี้มั่ง คันแม่นมั่งบ่ขี้ สามมื้อกระต่ายตาย คันกระต่ายตายแ ล้ว    
เห็น อ้ม ผัดเน่าเหม็น” 
ความหมาย : ลูกหลานกระทำความผิด มีผลกระทบถึงพ่อแม่ผู้ปกครอง ถ้าไม่สามารถแก้ปัญหาได้ ไม่นานก็จะ
เป็นปัญหากระทบไปถึงญาติพ่ีน้องเดือดร้อนกันไปหมด (รวมถึงสถาบันด้วย) 

“อยากกินข้าว ให้ปลูกใส่พะลานหิน อยากมีศีล ให้ฆ่าพ่อตีแม่ อยากให้คนมาแวะ ให้ฆ่าหมู่เดียวกัน” 
ความหมาย : ถ้าหากต้องการความสำเร็จ มีกินมีใช้ร่ำรวย ต้องเป็นผู้มีความอดทน เพียรพยายาม ต่อการทำ
ทาน มีขันติธรรม (ปลูกข้าวใส่พะลานหิน) ถ้าอยากเป็นผู้มีคุณธรรม เอาชนะใจตนเองได้ ต้องดับตัวกิเลส คือ 
โลภ โกรธ หลง ซึ่งเป็นรากเหง้าแห่งกิเลสทั้งปวง (ฆ่าพ่อตีแม่) และถ้าต้องการให้คนเคารพนับถือ ชื่นชอบ ต้อง
ขจัดพฤติกรรมที่เลวร้ายไปให้หมด มีความเห็นแก่ตัว (ฆ่าหมู่เดียวกัน) เป็นต้น และให้สำรวมกาย วาจา ใจ  
 

๔. ผญาประเภทเกี้ยวพาราสี  
 ผญาประเภทนี้มีชื่อเรียกที่แตกต่างกันออกไปว่าผญาเครือ , ผญาย่อย หรือผญาโต้ตอบ คือการใช้
ถ้อยคำพูดโต้ตอบกันเชิงเกี้ยวพาราสี ทักทายปราศัย สรรเสริญเยินยอ หรือความอาลัย   

  



[๑๐๖] 

ตัวอย่าง  
 “ฝันคืนนี้ฝันเป็นประหลาดต่าง ฝันว่าเสาเฮือนเนิ้งไปทางตะวันออกฝันว่าปอกมีดโต้ตกน้ำล่องหนี 

ฝันว่าธำมะรงเหลื้อมในมือกระเด็นแตกเกรงว่านาถเจ้าใจเลี้ยวจากเฮียม” 
ความหมาย: ฝันเมื่อคืนช่างฝันประหลาดนัก ฝันว่าเสาเรือนเอียงไปทางทิศตะวันออก ฝันว่าปลอกมีดตกไปใน
น้ำ ฝันว่าแหวนเพชรในมือหล่นแตก เกรงว่าจะเป็นลางร้ายหรือน้องจะจากไป 

 “สิบปีกะสิถ่าซาวพรรษากะสิอยู่ คันบ่ได้เป็นคู่เห็นแต่อุแอ่งน้ำกะปานได้นั่งเทียม” 
ความหมาย: สิบปี ยี่สิบปีก็จะรอน้องอยู่ ถึงไม่ได้เคียงคู่น้องมองเห็นแค่ตุ่มใส่น้ำก็เหมือนได้นั่งเคียง 
 “อย่าให้เสียแฮงอ้ายเดินทางหิวหอด คือดั่งม้าอยากน้ำเดือนห้า หอดหิว คันบ่กูร์ณาอ้าย เห็นสิ
ตายม้อยระแหม่ง เห็นสิตายหอดแห้งหิวน้ำหอดแฮง” 
ความหมาย: อย่าให้เสียแรงที่พ่ีต้องดั้นด้นมาหา ได้โปรดกรุณารับไมตรีพี่ไว้อย่าแล้งน้ำใจนักเลย 
 “พ่ีสิลาจากน้องกลับต่าวเคหัง ปาสิลาวังเวินเสิ่นไปคือฮุ้ง ทุงสิไลลาผ้า สาหนองสิลาบวก ฮวกสิลา
แม่น้ำ นางน้องค่อยอยู่ดี แด่เนอ” 
ความหมาย: พ่ีต้องลาจากน้องไปแล้ว เหมือนปลาที่ลาจากน้ำ นกลาจากหนอง ขอให้น้องอยู่สุขสบายดีนะ 

 “พ่ีนี้ปลอดอ้อยซ้อย เสมออ้อยกลางกอ กาบกะบ่ห่อ หน่อน้อย กะบ่ซอน ชู้บ่ซ่อนเมียอ้ายบ่มี” 
ความหมาย: พ่ีนี้ยังเป็นโสด ไร้คู่ใจเหมือนต้นอ้อยกลางกอ จึงได้มุ่งหมายมารักน้อง 
 “นกเขาตู้พรากคู่กะยังขัน กาเวาวอนพรากฮังกะยังฮ้อง น้องพรากอ้ายคำเดียวบ่เอิ้นสั่ง คันบ่เอ้ิน
สั่งใกล้ขอให้เอ้ินสั่งไกล” 
ความหมาย: นกพรากคู่พรากรังยังร้องเพรียกหา แต่น้องจากพ่ีไปไม่มีแม้คำร่ำลาก็ไม่มี           
 

ผญาเกี้ยวพาราสีโต้ตอบหนุ่มสาว 
 ตัวอย่าง 
 (ชาย) สุขซำบายหมั้นเสมอมันเครือเก่าบ่นอ เทิงพ่อแม่พ่ีน้องซำบายถ้วนอยู่สู่คน บ่เด 

 (สุขสบายเหมือนเดิมหรือเปล่า ทั้งพ่อแม่พี่น้องมีความสุขถ้วนหน้ากันไหม) 
(หญิง) น้องนี่ สุขซำบายหมั้น เสมอมันเครือเก่าอยู่ดอกอ้าย เทิงพ่อแม่พี่น้องซำบายพร้อมสู ่คน   
(น้องนี้ สุขสบายดีเหมือนเดิม พ่อแม่พี่น้องก็สบายดีกันทุกคน) 

 (ชาย) อ้ายนี่อยากถามข่าวน้ำ ถามข่าวเถิงปลา ถามข่าวนา อยากถามข่าวเถิงเข้า อ้ายอยากถาม
ข่าวน้องว่ามีผัวแล้วหรือบ่ หรือว่ามีแต่ซู้ ผัวสิซ้อนหากบ่มี 
 (พี่อยากถามข่าวคราวเรื่องน้ำเรื่องปลา ถามข่าวเกี่ยวกับนาก็อยากจะถามถึงข้าว  พี่อยาก
ถามข่าวเกี่ยวกับตัวน้องว่ามีแฟนหรือยัง)  
 (หญิง) โอนอ อ้ายเอย น้องนี้ปอดอ้อยซ้อยเสมอดั่งตองตัด พัดแต่เป็นหญิงมาบ่มีซายสิมาเก้ียว ผัด
แต่สอนลอนขึ้นบ่มีเครือสิเกี้ยวพุ่ม ผัดแต่เป็นพุ่มไม้เครือสิเกี้ยวกะบ่มี 
 (พี่เอ๋ย น้องนี้ยังบริสุทธิ์ยังไม่มีแฟน เหมือนกับใบตองที่ตัดพับไว้ ตั้งแต่เกิดเป็นหญิงมาไม่มี
ชายใดเข้ามาเกี่ยวพัน เหมือนดั่งพุ่มไม้ไม่มีเถาวัลย์มาเกาะพัน) 



[๑๐๗] 

 (ชาย) น้องอย่ามาติแถลงเว้า เอาเลามาปลูก บ่แหม่นเซื้อซาติอ้อยกินได้กะบ่หวาน 
(น้องนี่ช่างพูดเหมือนเอาต้นเลามาปลูก เพราะมันไม่ใช่อ้อยกินได้ก็ไม่หวาน) 
(หญิง) คันบ่จริงน้องบ่เว้า คันบ่เอาน้องบ่หว่า คันบ่แม่นท่า น้องบ่ไล่ควายลง ตีลงแล้ว ถอยคืนมันสิ
ยาก มันสิลำบากน้องเทียวหยุ่งอยู่บ่เซา 
(ถ้าไม่จริงน้องไม่พูด ถ้าไม่ใช่ท่าน้ำน้องไม่ไล่ควายลงน้ำ เมื่อไล่ควายลงไปแล้วจะไล่ต้อนความ
ขึ้นมามันก็ลำบาก) 
(ชาย) อ้ายนี่เป็นดังอาซาไนม้า เดินทางหิวฮอด มาพ้อน้ำส้างแล้วในถ้ำกะส่องดาย กายไปแล้ว  
ผัดคืนมาก้มส่อง อยากกินกะกินบ่ได้ เลียลิ้นอยู่เปล่าดาย 
(พี่นี้เป็นเหมือนกับม้าเดินทางด้วยความหิวน้ำ เมื่อมาเจอบ่อน้ำ ลงกินไม่ได้เพียงได้แต่ส่องดูน้ำ 
อยากกินก็ลงกินไม่ได้คงได้แค่แลบลิ้นด้วยความกระหาย) 
(หญิง) น้องนี้เป็นดังเฮือคาแก้ง เสาประดงคุงหาด หาผู้คึดซ่อยแก้ ให้หายฮ้อน กะบ่มี 
(น้องเป็นดังเรือที่ค้างอยู่ในแก่งน้ำ เสาประโดงติดอยู่ จะหาคนมาช่วยก็ไม่มี) 

  

 จากคำผญาที่ยกตัวอย่างมา เมื่อพิจารณาโดยภาพรวมแล้วสามารถแบ่งเป็น ๓ ลักษณะคือ 
   ๑. หมวดที่ว่าด้วยผญาภาษิต ได้แก่ คติสอนใจ ปริศนา เช่น “ครันเจ้าได้ข่ีซ้างกั้งฮ่มเป็นพญา 

อย่าสิลืมชาวนาผู้ขี่ควายคอนกล้า” 
   ๒. หมวดที่ว่าด้วยผญาอวยพร เช่น “นอนหลับให้เจ้าได้เงินหมื่น นอนตื่นให้เจ้าได้เงินแสน 

แบนมือไปให้ได้แก้วมณีโชติ โทษฮ้ายอย่าพาล มารฮ้ายอย่ามาเบียด” 
  ๓. หมวดที่ว่าด้วยผญาเกี้ยว ได้แก่ การเกี้ยวพาราสีกันระหว่างหญิงชาย เช่น “ครันอ้ายคึดฮอด

น้องให้เหลียวเบิ่งเดือนดาว สายตาเฮาสิก่ายกันอยู่เทิงฟ้า” 
 

ความสำคัญของผญาที่มีต่อสังคมชาวไทหล่ม 
 เมื่อพิจารณาจากตัวอย่างผญาอันเป็นวรรณกรรมมุขปาฐะชาวไทหล่ม นับว่าผญามีบทบาทต่อ

สังคมวัฒนธรรมที่สืบทอดมาแต่อดีตจนถึงปัจจุบันอยู่ไม่น้อย ซึ่งมักจะแสดงออกมาในลักษณะต่อไปนี้ 
 ๑. ผญามีบทบาทต่อการสั่งสอน การถ่ายทอดความรู้และสั่งสอนแก่ลูกหลาน ลูกศิษย์ ประชาชน 

ของพ่อแม่ ครูบาอาจารย์ และพระสงฆ์ นอกจากการถ่ายทอดโดยตรงแล้วยัง มีการถ่ายทอดทางอ้อมด้วยการ
สังเกตความประพฤติของบุคคลแวดล้อมด้วยการปฏิบัติในกิจกรรมต่าง  ๆ เช่น การบอกเล่า การประกอบ
พิธีกรรม การแสดงมหรสพ โดยใช้ถ้อยคำที่เป็นภาษิตหรือผญาเป็นสื่อนำมาสอน เพราะผญาเป็นถ้อยคำที่แฝง
ไว้ด้วยคติธรรมและมีความไพเราะสละสลวยรัดกุม ทำให้ผู้ฟังสามารถนำไปประพฤติปฏิบัติในทางที่ดีงามที่ถูกที่
ควรได ้

 ๒. ผญามีบทบาทต่อความบันเทิง คนไทหล่มมักจะมีกิจกรรมการละเล่นและมหรสพประจำ
ท้องถิ่นชนิดหนึ่ง คือ หมอลำ เมื่อมีงานประจำปีหรืองานบุญงานกุศลต่าง  ๆ มักจะมีหมอลำซึ่งถือว่าเป็น
ศิลปะการแสดงที่เป็นภูมิปัญญาคู่มากับคนไทหล่ม และในคำร้องของหมอลำที่แสดงนั้น ล้วนแต่เป็นถ้อยคำที่



[๑๐๘] 

เป็นผญาแทบทั้งสิ้น นอกจากผญาที่เป็นคำร้อง (หมอลำ) แล้ว ก็ยังมีการกล่าวผญาโต้ตอบระหว่างกันและกัน 
เรียกว่า การจ่ายผญา หรือแก้ผญา พูดผญา หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ลำผญาย่อย ลักษณะของการจ่ายผญา
คือ หมอลำหรือผู้เล่นจะนั่งเป็นวง ส่วนผู้ฟังอื่น ๆ ก็จะนั่งเป็นวงล้อมรอบ แล้วมีการจ่ายผญากันและกัน และ
จะมีหมอแคนเป่าให้จังหวะไปด้วย บางครั้งการจ่ายผญาก็มีในกิจกรรมอื่น  ๆ เช่น เข็นฝ้ายหรือปั่นฝ้าย ฝ่าย
ชายก็จะลำเกี ้ยวฝ่ายหญิง ส่วนฝ่ายหญิงก็จะเข็นฝ้ายไปด้วยจ่ายผญาไปด้วย นับว่าเป็นการสร้างความ
สนุกสนานให้กับคนไทหล่มเป็นอย่างมากโดยเฉพาะหนุ่มสาว 

 ๓. มีบทบาทต่อการอนุรักษ์วรรณกรรมท้องถิ่น คนไทหล่มเมื่อไปอยู่ในที่ใด  ๆ ถ้าได้มีการจัด
กิจกรรมร่วมกันหรือแม้กระทั่งคุยกันในกลุ่มแล้ว สิ่งที่จะขาดไม่ได้ก็คือการพูดผญา สอดแทรกข้ึนมาในระหว่าง
การสนทนาเสมอ จึงเป็นการอนุรักษ์วรรณกรรมประเภทมุขปาฐะของท้องถิ่นโดยทางอ้อม เพราะผญาเป็น
วรรณกรรมประเภทมุขปาฐะหนึ่งใน ๖ ของวรรณกรรมมุขปาฐะถ่ินไทหล่ม ได้แก่  
  ๓.๑ การเล่าเรื่องตำนานและนิทาน 

  ๓.๒ การสวดสรภัญญ์ 
  ๓.๓ การอ่านหนังสือผูก 
  ๓.๔ การแสดงหมอลำ 
  ๓.๕ เพลงเด็ก 
  ๓.๖ ผญา  
 ดังนั้น ผญา จึงเป็นวรรณกรรมมุขปาฐะที่มีบทบาทต่อสังคมคนไทหล่มมาก ทั้งยังเป็นเครื่องมือให้

การศึกษาแก่คนในกลุ่มสถาบันพื้นฐานทางสังคมและครอบครัว เป็นต้น นอกจากนี้ยังสร้างความเพลิดเพลิน 
กระตุ้นความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันและคงความเป็นเอกลักษณ์ทางภาษาไว้ไม่ให้เสื่อมสูญไป เรียกได้ว่า ผญา
หรือคำคม ภาษิต เป็นวรรณกรรมท้องถิ่นที่มีบทบาทหน้าที่ (functionalism) ที่สำคัญต่อสังคมวัฒนธรรม 
ไทหล่มตั้งแต่อดีตจนตราบเท่าปัจจุบันนี้ 
 

 คำกล่าวเวลาปัว 
 “แล้วเพ่ินก็บอกผีพาย  ผีเปรต  ที่มันมาทำอันตรายให้กับคนไข้ให้ออกไป  ออกเน้อมันเป็นคำพูด

ของคนปัว  ให้สูออกไปเน้อให้ออกไปนอก  ไปรับบรรณาการของฝากมากมาย  คนคนนี้เป็นข้าพระพุทธเจ้า 
เป็นบ่าวพระมหากษัตริย์  ตัวนี้หนักเก่ิงฟ้า  หนาเกิ่งดิน  ถ้ากูบอกให้สูหนี  สูฟ้าวหนี  สูหนีไปโลด  หนีไปทางผี
ตะบิดตะปอย  ให้สูหนีไปทางลูกท้งลูกท่า  สูอย่ามาขี้คนต่างช้างต่างม้า  ให้สูหนีไปทางพ่อค้า  ทิศเหนือ  ให้สู
หนีไปทางผีตายเหลือ  ควรไข้  แม้สูหนีบ่ได้ให้  ฮ่องไฮ้หนีเสือ  กูสะสำริดตน  อนุภาพครูบาอาจารย์  ประสิทธิ์
ให้แกกู  ลันเคเตโร  เวลาสันตุ  อมเซ็น ๆ  พุทธเซ็น ๆ  ชัวหายะ ทั่วธน (นี่เป็นคำบอกผีพลายให้ออก  บัดนี้ให้
สูไปอยู่เดินคอง  ถ้าให้สูไปอยู่หน้าคองเอาถึงยามเองจะเอาให้มันประหัดกูจะให้มึงโลด  สูอย่ามาทำคน ๆ นี้อีก
ต่อไปถ้ามึงบ่ไปก่อนเท้าเหล็กกูทีวีพันสอง  ก่อนเท้าทองกูทีวีพันสี่ ถ้าสูหนีไม่ทัน พระยาเวทสวรรค์ ให้กูฆ่าสู กู
ก็จะฆ่าบอกให้กูตีสูกูก็จะตี  อย่ามาข้ีคนต่างช้างต่างมาให้สูไปเสียเลย (เท่านี้มันก็หาย)  ค่าคายของมันมีดังนี้มี
ไก่ต้มหนึ่งตัวโบราณเรียกไก่กุลาเหล้าหนึ่งไห”  (บุญฉ่ำ  มีบัวทอง, ๒๕๔๙) 



[๑๐๙] 

เสียเคราะห์ 
เคราะห์วัน  เคราะห์เดือน  เคราะห์ปี  วันนี้มื้อนี้  เคราะห์ขึ้นไปเหนือมาใต้  ไปมื้อนี้วันนี้  เคราะห์

ร้ายบ่ให้มาพาล  มารร้ายบ่ให้มาเบียด  ขี้เสนียดจัญไร  ออกไปมื้อนี้วันนี้  ให้ไปทางใต้ตกนั้นเด้อ  ตกหัวนอน
โนนเด้อ  คอนเข้าผ่อนโนนเด้อ  ให้มึงเลี้ยวหนี  มึงเลียวมาให้ตามึงแตก  ไม้กานเท้าไล่ตามมึงไป 

 

ระหว่างมัดฝ้ายผูกแขน 
กู้.....ขวัญเอ้ยมาเด้อ  ขวัญเรือนให้มาอยู่ข้างเรือน  ขวัญคาให้มาอยู่คาย้อย  ให้เจ้ามากินอ้อยปล่อง

กินกู้.....มาเด้อ  ขวัญเจ้าไปไร่ก็ให้มาหา  ขวัญเจ้าไปนาให้แล่นมาฮอด  ฝนตกให้เจ้าแข็งมา  มาบ่แช่ให้เจ้าลอย
มา  ขวัญเจ้าไปเล่นน้ำในสระวังปลา  ให้มามื้อนี้วันนี้  ขวัญเจ้าให้ไปนากินข้าวก็ให้มามื้อนี้วันนี้  สามสิบขวัญให้
เจ้าแล่นมาเข้า  เก้าสิบขวัญให้เจ้าแล่นมาโฮม  ให้มาอยู่นี้อยู่พิงกินข้าวกินหวานแซ่บกู้........ขวัญเอ้ยมาเด้อ   

มัดตะโค  มัดตะโค  มัดตะโค  เคราะห์ร้ายอย่ามาพาล  มื้อเสนียดจัญไรออกไป  มื้อนี้วันนี้ 
 

บทอวยพร 
กู้.........ขวัญเอ้ยมาเด้อ  ขวัญเจ้าเก้าสิบหายให้ได้มาโฮม  ให้มาอยู่นี่อยู่คิงกินข้าวกินหวานกินแกงให้

แซ่บ ขวัญเอ้ยมาเด้อ ให้เจ้าโชคเจ้าหมานเจ้าร่ำเจ้ารวยเด้อ  เจ้ามั้งเจ้ามี  ให้ได้เป็นเศรษฐีมีมั้ง  อยู่เรือนไฟฟาน
เด้อ  เจ้าเข้าฟานอยู่เรือนไฟเฟ้านั้นเด้อ  เจ้าเข้าเช้าให้เฝ้าเรืออยู่แปร  เจ้าไปนอนหลับให้เจ้าได้เงินหมื่น  เจ้าไป
นอนตื่นให้เจ้าได้เงินแสน  เจ้าแบมือไปให้เจ้าได้แก้วมณีสร  มีคนมาสมโภชได้เงินได้คำ  ไปทางใต้ให้มีผู ้ช่วย
เหลือ  มาทางเหนือให้ผู้ช่วยช้าง  สองไฟข้างได้ดอกไม้ได้เงินคำ  ให้เจ้ามีทรัพย์สมบัติหลาย  ๆ ด้วยเทอญ   
ให้เจ้าได้เงินแสนเงินล้านเด้อ  ให้เจ้าได้เงินแสนเงินล้าน  ออกจากบ้านไปพอบ่เงิน  ให้เจ้ามีวรรณะสุขะพละ  
ให้เจ้าอายุมั่นร้อยปีอย่าให้ขาดเด้อ  ให้สำบายกายสำบายใจ  ให้พ้นอันตรายด้วยเทอญ 

 

นอกจากนี้ ผู้เรียบเรียงยังได้ทำการเก็บรวบรวมข้อมูลคำผญาเพ่ิมเติมจาก (สวัสดิ์ บุญเสริม, ๒๕๖๓) 
ดังนี้ 

“กกไม้ใหญ่แต่ใบบ่มี สาวผู้ดี บ่มีศีลสร้าง  เป็นแม่ฮ้างแล่นขึ้นแล่นลง  เป็นพระสงฆ์วินัยบ่ครอบ   
คือผีปอบกินตับกินไต” 

“ให้กราบไหว้พ่อแม่ปิตา  เห็นพระสงฆ์มาให้หลีกทางให้  คันหลีกบ่ได้ให้เจ้านั่งลง” 
“ผักอีตู่เตี้ย ต้นต่ำใบดก  ถกบ่ทันฝังแน้น สั่งมาอีจูดดอก  ฮากบ่ทันหยั่งพื้น สั่งมาปลิ้นป่งใบ” 
“เจ้าผู้ผักอีตู่เตี้ย ต้นต่ำใบลาย  ขี้ดินทรายไหลมาอู้นพลเมืองไหลมาสู่  หอมดอกคู่อยู่สู่เมือสิชมเจ้า

อยู่ผู้เดียว” 
“ตามใจน้ำไหลไปกะตามซ่าง  เห็นแต่น้ำล่องใต้ สิไหลขึ้นแม่นบ่มี” 
“ตามใจเจ้าสิเอาไผกะตามซ่าง  คันแม่นเซาฝ่ายพุ้น มาพ้ีพ่ีสิเอา” 
“ผัดแต่เห็นหน้าเจ้ามีแต่เย้าเว้าน่ำ ๆ  ตั๋วให้คิดอ่ำล้ำนำเจ้าอยู่สู่วัน” 
“บ่ได้น้องชาตินี้ ตายไปบ่มีเกิด  สิสะเดิดขึ้นฟ้า เมือท่าอยู่สวรรค์” 
“บ่อยากพลัดพรากข้างให้ไกลห่างทางหนี  ย่านแต่มีชายชม จากพ่ีชายผู้ไกลบ้าน” 



[๑๑๐] 

ปัจจุบันภาษาไทหล่มได้ถูกละเลยไปมาก อันเนื่องมาจากกระแสโลกาภิวัฒน์และระบบสารสนเทศที่
ก้าวหน้า ส่งผลให้เยาวชนมุ่งเน้นใช้ภาษากลางเป็นภาษาหลัก แต่ละเลยภาษาถิ่นของตนเอง  ผู้รวบรวมได้
เล็งเห็นถึงปัญหาดังกล่าว จึงได้ดำเนินการรวบรวมข้อมูลภาษาไทหล่ม ทั้งในส่วนของคำศัพท์และผญา เพ่ือเป็น
ประโยชน์ในการศึกษาภาษาถิ่นของอำเภอหล่มเก่าและอำเภอหล่มสักแก่ผู้สนใจต่อไป 



 

[๑๑๑] 

“สวดคฤหัสถ์” จำอวดสวดศพ 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
 “คฤหัสถ”์ เป็นศัพท์ภาษาบาลีแปลว่า “ผู้ครองเรือน” หรือฆราวาสธรรมดา  เดิมทีการสวดคฤหัสถจ์ะ
มีพระสงฆ์เป็นผู้สวด เรียกว่า “นักสวด” ต่อมาในสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช รัชกาลที่ ๑ 
มีการออกประกาศในกฎหมายตราสามดวง  เรื่องการห้ามพระภิกษุเล่นตลกหยาบโลนในเวลาสวดศพ  ทำให้เริ่ม
มีการสวดคฤหัสถ์ในหมู่ฆราวาสหรือชาวบ้าน  โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้ถ่ายทอดความรู้  กลวิธี  และทำนองในการสวด  
ต่อมาชาวบ้านจึงได้นำมาประยุกต์ ใหม่ทำให้การสวดคฤหัสถ์มีรูปแบบที่ เปลี่ ยนแปลงไป (ศูนย์สังคีตศิลป์   
สยามรัฐ, ๒๕๖๔) 
 

 
 
 
                          
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

การจำอวด “สวดคฤหัสถ์” ในอดีต 
ที่มา: ภาษิ จิตรภาษา, สวดคฤหัสถ์. (ศิลปวัฒนธรรม, ๒๕๓๙) 

 
 
 



 

[๑๑๒] 

 การสวดคฤหัสถ์อยู่เป็นเพ่ือนศพจะแฝงคติความเชื่อในเรื่องศีลธรรม นรก สวรรค์ สอนให้ทำความดี 
ละความชั่ว ไม่ผิดลูกผิดเมีย หากสอนธรรมะแบบตรง ๆ คนมักไม่ค่อยฟังและเบื่อหน่ายจึงมีการประยุกต์เพ่ือให้
การสวดลื่นไหล สนุก ตื่นเต้น ไม่น่าเบื่อ คนมาเฝ้าศพจึงเหมือนได้นั่งชมมหรสพที่สอดแทรกด้วยธรรมะ  
และ ทำไมต้องอยู่เป็นเพื่อนศพ...? บางคนอาจเกิดข้อสงสัยว่าทำไมต้องอยู่เป็นเพ่ือนศพ ในอดีตหากบ้านใดมีคน
ตายจะยังไม่เอาศพลงโลงโดยชาวบ้านจะกางมุ้งให้ศพก่อน เพราะเขามีความเชื่อว่าตายแล้วฟ้ืน ตายจริงหรือไม่
ควรตรวจสอบให้แน่ ใจก่อนเพราะการตายไม่ใช่เรื่องเล่น ๆ ต้องพิสูจน์ให้แน่นอนว่าเน่าจริงเหม็นจริงถึง 
จะทำโลงแล้วนำศพใส่โลงได้ การอยู่เป็นเพ่ือนศพจึงเป็นวิถีชาวบ้านที่สืบต่อมาเป็นธรรมเนียมถือปฏิบัติ  
(วสิทธิ์  สถิตวรพงศ์, ๒๕๖๑) 
 เฉกเช่นกับชาวบ้านตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ที่มีวิถีปฏิบัติเรื่องการอยู่เป็น
เพ่ือนศพ โดยนางสุมาลี ชัยโฉม ปราชญ์พ้ืนถิ่นของอำเภอหล่มเก่าได้เล่าว่า อดีตเมื่อมีคนตายในหมู่บ้าน 
ผู้เฒ่าผู้แก่จะนำศพมาดอยไว้ก่อน (การดอยศพคือการเก็บศพ) เพ่ือให้แน่ใจว่าศพจะไม่ฟ้ืน ญาติพ่ีน้องและ
เพ่ือนบ้านใกล้เคียงจะชวนกันมานอนเป็นเพ่ือนศพ และด้วยสภาพแวดล้อมที่ยังไม่มีเทคโนโลยีเข้าสู่หมู่บ้าน  
ไม่มีไฟฟ้าใช้มีเพียงแสงตะเกียงที่ชาวบ้านถือติดตัวมาบ้านศพ ทำให้บรรยากาศเต็มไปด้วยความเงียบวังเวง 
 “การสวดคฤหัสถ์” จะสวดให้แก่ผู้มาฟังสวดอภิธรรมศพโดยจะทำการละเล่นหลังพระสงฆ์สวดเสร็จสิ้น  
เพ่ือคลายความโศกเศร้าและอยู่เป็นเพ่ือนเจ้าภาพจนสว่าง โดยการสวดจะเป็นกลุ่มผู้ชายในหมู่บ้านร่วมสวด
จำนวน ๔ คนขึ้นไป เพ่ือสร้างความสนุกสนาน มีผู้ชายคนแรกเป็นต้นเสียงและมีลูกคู่รับตามโดยใช้ปากเป็น
เสียงดนตรี มีการทำเสียงต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นเสียงโหยหวน เสียงหัวเราะ เสียงสัตว์ รวมถึงการเล่นมขุเพ่ือสร้าง
เสียงหัวเราะให้กับเจ้าภาพและคนมาเฝ้าศพ ภายใน ๑ คืน จะมีกลุ่มผู้ชายสลับปรับเปลี่ยนกันเพ่ือให้
การละเล่นอยู่จนถึงรุ่งเช้า (สุมาลี  ชัยโฉม, ๒๕๖๔) 
 นางศรี  วันแจ้ง เล่าว่าเมื่อประมาณ พ.ศ. ๒๕๐๔ ตอนนั้นตนเองอายุ ๑๕ ปี ได้เห็นการสวดคฤหัสถ์ใน
หมู่บ้านทุกครั้งที่มีคนตาย บางครั้งได้ยินการสวดที่มีจังหวะสนุกสนาน ฮึกเหิม แต่พอดึก ๆ บ้างก็มีจังหวะที่
โหยหวนชวนขนลุกทั้งคืน ทำให้ตนต้องรีบมาอยู่เป็นเพ่ือนเจ้าภาพในงานศพเพราะไม่อยากนอนอยู่บ้าน 
คนเดียว แต่ปัจจุบันนี้ “การสวดคฤหัสถ์” แทบไม่มีให้พบเห็นในหมู่บ้านแล้ว เพราะมีเครื่องเสียงเทคโนโลยีต่าง ๆ 
ที่สามารถคลายความทุกข์โศกได้ทั้งยังมีการละเล่นการพนันขันแข่งต่าง ๆ เข้ามาแทนที่ประกอบกับเด็กรุ่นใหม่
ไม่ได้ให้ความสนใจเหลืออยู่เพียงผู้สูงอายุเท่านั้นที่เก็บบันทึกเรื่องราวไว้ในความทรงจำ (ศร ี วันแจ้ง, ๒๕๖๔)   
 ผู้เขียนมองว่าของทุกอย่างล้วนเป็นไปตามวัฏจักร  ของใหม่ย่อมมาแทนที่ของเก่า  เพราะเราปฏิเสธ
กลไกทางสังคมไม่ได้  ไม่ว่าจะเป็นความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยี  การแข่งขันของผู้คนในสังคม การใช้ชีวิต
อย่างเร่งรีบในสังคมเพ่ือดิ้นรนในการดำรงชีพ  ทำให้มนุษย์อาจละเลยความเป็นตัวตนเฉกเช่นวิถีชีวิต วัฒนธรรม  
เพราะทุกอย่างล้วนปรับตัวเพ่ือความอยู่รอดในสังคม  
 
 
 



[๑๑๓] 

บุคคลสำคัญ  
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
จากการลงพื้นที่เก็บข้อมูลเรื่องบุคคลสำคัญของชุมชนหล่มเก่า เมื่อวันศุกร์ที่ ๕ กุมภาพันธ์ พ.ศ. ๒๕๖๔ 

พบว่า ชาวบ้านในพื้นที่มีความเห็นตรงกันที่จะให้เกียรติยกย่องผู้นำชุมชนหล่มเก่า ตั้งแต่ในอดีตมาจนปัจจบุัน
เป็นบุคคลสำคัญ ไม่ว่าจะเป็นพระเกจิ กำนัน และปราชญ์ท้องถิ่น ทั้งนี้ผู้เก็บข้อมูลจึงได้รวบรวม รายชื่อบุคคล
สำคัญไว้ และขออนุญาตยกตัวอย่างข้อมูล ทั้งในส่วนของประวัติและผลงานพอสังเขปของบุคคลสำคัญบาง
ท่าน หลังจากท่ีได้เก็บรวบรวมข้อมูลมาสังเคราะห์แล้ว ดังนี้ 

ขุนหล่ม  เรืองศักดิ์ (กำนันคนแรกของอำเภอหล่มเก่า) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ขุนหล่ม  เรืองศักดิ์  ชื ่อเดิม นายสังข์ ทองมา เป็นกำนันคนแรกของอำเภอหล่มเก่า  สมรสกับ          

นางสิงห์ ทองมา มีบุตร – ธิดา จำนวน  ๗ คน ได้แก ่

๑. นายแก้ว  ทองมา  (เสียชีวิต) 

๒. นางเสียน  แก้วนิล  (เสียชีวิต) 

๓. นางรัง  ภักดีศาล  (เสียชีวิต) 

๔. นางพิศ  บุญเสริม  (เสียชีวิต) 

๕. นายแดง  ทองมา  (เสียชีวิต) 

๖. นายหยัด  ทองมา  (เสียชีวิต) 

๗. ร้อยตำรวจตรีสายหยุด ทองมา  (เสียชีวิต) บิดานางยงค์ลักษณ์ ตันยศ (ผู้ให้ข้อมูล) 



[๑๑๔] 

ขุนหล่ม  เรืองศักดิ์ เป็นผู้มีวิชาอาคมแก่กล้า อัธยาศัยดี มีน้ำใจ ชอบช่วยเหลือชาวบ้าน จนเป็นที่รัก

เคารพนับถือของคนในชุมชน จนชาวบ้านยกย่องให้เป็นผู้นำกล่าวคำสาบานต่อองค์หลวงพ่อใหญ่วัดตาล ตลอด

ระยะเวลาของการทำหน้าที่กำนันนั้น ขุนหล่ม เรืองศักดิ์ ปกครองชุมชนให้อยู่ในความสงบ และมีการพัฒนา

ความเจริญของชุมชนในด้านต่าง ๆ  

 

 

 

 

กระทรวงเกษตราธิการ  

ได้มอบขันข้าวบาตร ให้ ขุนหล่ม เรืองศักดิ์ 

ผู้ที่ได้รับรางวัลที่ ๓ เขต ๑  

การประกวดพันธุ์ข้าวส่วนรวมทั่วประเทศ  

ประจำปี ๒๔๘๔ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

สถานที่บรรจุอัฐิของขุนหล่ม  เรืองศักดิ์ 

บริเวณวัดตาล ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  

จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
 
 
 



[๑๑๕] 

พระครูพัชรกิตติญาณ  
(อดีตเจ้าอาวาสวัดวังเวิน ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

วัยเด็ก 
ท่านมีนามเดิมว่า บุญจันทร์ ปัญญาสาน กำเนิดเมื่อวันจันทร์ ที่  ๒ มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๖๗ ที่บ้านฝาย

นาแซง อำเภอหล่มสัก จังหวัดเพชรบูรณ์ เป็นบุตรของ นายกองมา ปัญญาสาน กับนางบุญมา ปัญญาสาน  

อุปสมบท 
หลวงพ่อจันทร์อุปสมบทเมื่ออายุ ๒๑ ปี เมื่อวันที่ ๕ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๔๘๘ เวลา ๑๓.๐๐ น. ณ วัด

ศรีชมชื ่น ตำบลฝายนาแซง อำเภอหล่มสัก มีพระครูวาทีวิสุทธิ เป็นพระอุปัชฌาย์ พระอธิการบัว เป็น 
พระกรรมวาจาจารย์ พระอธิการสุวรรณ เป็นพระอนุสาวนาจารย์ ได้รับฉายาว่า “กิตติญาโณ” กระทั่งใน 
ปี พ.ศ. ๒๔๙๐ ท่านจึงได้มาจำพรรษา ณ วัดวังเวิน ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า และได้พัฒนาวัดจนมี
ชื ่อเสียงเป็นศาสนสถานที่มีความสำคัญทางศาสนาแห่งหนึ่งของอำเภอหล่มเก่า และด้วยชาวบ้านอำเภอ 
หล่มเก่า หรือที่เรียกว่า ชาวไทหล่ม ส่วนใหญ่ย้ายถิ่นฐานมาจากประเทศลาวจึงนิยมนับถือและศรัทธาร่างทรง
เจ้าพ่อเจ้าแม่จึงมีสำนักร่างทรงเจ้าพ่อเจ้าแม่ ในพ้ืนที่อำเภอหล่มเก่าจำนวนมาก พระครูพัชรกิตติณาณ  
(หลวงปู่จันทร์) จึงได้เกิดแนวคิดรวบรวมร่างทรงจากสำนักต่าง ๆ มาช่วยกันปกปักรักษาพระธาตุทองวัดวังเวิน 
และให้บารมีหรืออิทธิฤทธิ์ของเจ้าพ่อเจ้าแม่มาช่วยกันทำให้ชาวอำเภอหล่มเก่าอยู่เย็นเป็นสุขปราศจากภัยพิบัติ 
หากปีใดมีฝนตกน้อยแห้งแล้งก็ให้ตกต้องตามฤดูกาลต่อไป การสั่งสมบุญบารมี คุณงามความดีของท่านนี้เองทำ
ให้ท่านได้รับความเคารพศรัทธาจากพุทธบริษัทโดยทั่วไป  



[๑๑๖] 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ศาลาบรรจุสรีระสังขารพระครูพัชรกิตติณาณ 

ละสังขาร 
พัชรกิตติณาณได้มรณภาพ เมื่อวันจันทร์ ที่ ๒๕ มีนาคม พ.ศ. ๒๕๕๖ รวมสิริอายุ ๘๙ ปี ๖๘ พรรษา 

บรรดาศิษยานุศิษย์และผู้เคารพนับถือ ได้นำสังขารของท่านบรรจุไว้ในโลงแก้วเพื่อสักการบูชา  ณ วัดวังเวิน 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  

 

 

 



[๑๑๗] 

นายจำเนียร บุญสิงห์ (ข้าราชการบำนาญ ) 
(ปัจจุบัน ครูใหญ่โรงเรียนสร้างสุขผู้สูงอายุวัดศรีสุมังค์) 

 

นายจำเนียร บุญสิงห์ (ข้าราชการบำนาญ) อายุ ๗๙ ปี สมรสกับ นางระแวง บุญสิงห์ มีบุตร – ธิดา ด้วยกัน ๓ คน 

ได้แก ่

๑. นายธานิน บุญสิงห์ 

๒. นางจินตนา บุญสิงห์ 

๓. นายวัชรินทร์ บุญสิงห์ 
 

ประวัตการศึกษา  

- ระดับประถมศึกษา โรงเรียนวัดทุ่งธงไชย 

- ระดับมัธยมศึกษา โรงเรียนหล่มเก่าพิทยาคม 

- ป.กศ.สูง และปริญญาตรี วิทยาลัยครูเพชรบูรณ์  
 

ประวัติการทำงาน  

พ.ศ. ๒๕๑๓ – พ.ศ. ๒๕๒๐   บรรจุรับราชการ ดำรงตำแหน่งครูใหญ่โรงเรียนบ้านวังกวาง  

        อำเภอน้ำหนาว จังหวัดเพชรบูรณ์  

พ.ศ. ๒๕๒๐ - พ.ศ. ๒๕๒๓    โรงเรียนบ้านบ้านภูฮี อำเภอน้ำหนาว จังหวัดเพชรบูรณ์ 



[๑๑๘] 

พ.ศ. ๒๕๒๓ - พ.ศ. ๒๕๒๕    โรงเรียนบ้านบ้านห้วยหินลับ อำเภอน้ำหนาว จังหวัดเพชรบูรณ์ 

พ.ศ. ๒๕๒๕ - พ.ศ. ๒๕๒๙    โรงเรียนบ้านห้วยผักกูด ตำบลศิลา อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

พ.ศ. ๒๕๒๙ - พ.ศ. ๒๕๓๗    โรงเรียนบ้านอุ่มกะทาด ตำบลศิลา อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

พ.ศ. ๒๕๓๗ – พ.ศ. ๒๕๔๕    (เกษียณอายุราชการ) โรงเรียนบ้านเนินมิตรภาพที่ ๔๗ ตำบลบ้านเนิน 

 อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 
 

ผลงานดีเด่น / ผลงานที่ภาคภูมิใจ 

พ.ศ. ๒๕๔๕ ครูอาวุโส ของครุสภา ประจำปี ๒๕๔๕ 

พ.ศ. ๒๕๔๘ ประธานสมาคมผู้สูงอายุอำเภอหล่มเก่า (ถึงปัจจุบัน) 

พ.ศ. ๒๕๕๓ เป็นผู้ดำรงอยู่ในคุณธรรมจริยธรรมและบำเพ็ญประโยชน์ต่อสังคม ภายใต้โครงการเมืองไทย 

เมืองคนดี ของกรมศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม ประจำปี ๒๕๕๓ 
พ.ศ. ๒๕๕๔  ได้รับโล่เกียรติคุณจากมาคมสภาผู้สูงอายุแห่งประเทศไทย ในพระราชูปถัมภ์ 
 

ความภาคภูมิใจ 

 อุทิศแรงใจ แรงกายเพื่อสร้างอนาคตของชาติ ภูมิใจที่เด็ก ๆ อ่านออกเขียนได้ เป็นครูที่ไปสอนเด็ก

นักเรียนอ่านหนังสือออกเปรียบเสมือนแสงเทียนประทับส่องสว่าง หลังจากเกษียณอายุราชการยังคงมาเป็น

ครูใหญ่โรงเรียนสร้างสุขผู้สูงอายุเทศบาลตำบลหล่มเก่า เพื่อการถ่ายทอดภูมิปัญญา ความรู้ ประสบการณ์แก่

ผู้สูงอายุท่านอ่ืน ๆ  
 

หลักในการดำเนินชีวิต 

เป็นคนที่มีความขยันหมั่นเพียรมานะและอดทนในการประกอบอาชีพที่สุจริตไม่ผิดกฎหมาย ไม่ผิด

ศีลธรรม ประกอบอาชีพที่มีความเหมาะสมแก่ภาวะหรือฐานะของตนและครอบครัว อยู่อย่างพอเพียงไม่ทำให้

ครอบครัวและสังคมได้รับความเดือดร้อน เป็นคนตรงไปตรงมาไม่ลำเอียงแบ่งพรรคแบ่งพวก อยู่ในกรอบของ

ความถูกต้องและความดี เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่แก่คนรอบข้าง เป็นผู้มีความเสียสละช่วยเหลือแนะนำสั่งสอนลูกหลาน 

และชาวบ้านในชุมชนให้ประพฤติตนป็นคนดีของสังคม กระทำในสิ่งที่ถูกต้องเหมาะสม จนเป็นที่ยอมรับของ

ชาวบ้านในชุมชน อีกทั้งยังเป็นผู้ที่คอบปรับปรุงพฤติกรรมการกระทำของตนเองให้เข้ากับเหตุการณ์ความ

เปลี่ยนแปลงของสังคมปัจจุบันอยู่เสมอ เพื่อให้การดำเนินชีวิตประจำวันเป็นไปด้วยความถูกต้อง สุจริตและ

เที่ยงธรรมทั้งต่อตนเอง ครอบครัวและสังคม ให้สมกับการที่ได้เกิดมาเป็นมนุษย ์

 

 



[๑๑๙] 

หมอพื้นบ้าน พืชสมุนไพร 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
หมอพื้นบ้านเป็นภูมิปัญญาที่ใช้ดูแลสุขภาพและรักษาโรคภัยมาช้านาน ซึ่งมีการถ่ายทอดภูมิปัญญา

จากรุ่นสู่รุ่น ผสมผสานกับวัฒนธรรมในท้องถิ่น จนกลายเป็นองค์ความรู้ ในการรักษาที่ได้รับการสืบทอดมา
จนถึงปัจจุบัน ภูมิปัญญาที่หมอพ้ืนบ้านนำมาใช้ดูแลสุขภาพในชุมชนแบบพ้ืนบ้าน มีรูปแบบการรักษาทั้งใช้พืช
สมุนไพรที่มีอยู่ตามท้องถิ่น การนวด ตลอดจนการรักษาทางจิตใจโดยใช้พิธีกรรมหรือคาถาต่าง ๆ ที่ได้รับการ
ส่งต่อวิชาผ่านรุ่นสู่รุ่นนั้น สามารถตอบสนองต่อการรักษาสุขภาพ ความเจ็บป่วย ล้วนเป็นการแสดงถึงการดิ้น
รนเพื่อให้ชีวิตอยู่รอดปลอดภัยตามวัฏจักรของมนุษย์ 

การใช้พืชสมุนไพร (Herbs) ทำเป็นเครื่องยา หรือใช้ร่วมในการประกอบอาหาร เนื่องจากสมุนไพรเป็น
ทรัพยากรที่หาได้ในท้องถิ่น มีการปลูกพืชสมุนไพรกันอย่างแพร่หลาย มีอยู่รอบรั้วริมบ้านที่พักอาศัย หาได้ตาม
พ้ืนเมือง  ซ่ึงแต่ละท้องถ่ินมีลักษณะภูมิประเทศท่ีแตกต่างกัน พืชสมุนไพรจึงมีความแตกต่างหลากหลาย แต่ละ
ชนิดมีสาระสำคัญมีฤทธิ ์ทางยาแตกต่างกัน ประกอบกับวิถีชีวิตตามท้องถิ ่นที ่ส่วนใหญ่ประกอบอาชีพ
เกษตรกรรมและมีวัฒนธรรมการช่วยเหลือซึ่งกันและกันมาแต่เดิมแล้ว  การใช้สมุนไพรรักษาเมื่อประสบเหตุ 
อาการป่วยพื้นฐานอย่างท้องผูก ไอ เจ็บคอ ตามภูมิปัญญาหมอพื้นบ้านแล้ว ผู้ป่วยเองก็สามารถช่วยเหลือ
ตนเองเพ่ือบรรเทาอาการของโรคโดยอาศัยการพักผ่อนเพ่ือพักฟ้ืนร่างกายเบื้องต้น 

การใช้พิธีกรรมรักษาโรคโดยใช้คาถาบำบัดรักษาอาการเจ็บป่วยอันเป็นความผิดปกติของร่างกาย แต่
ความเจ็บป่วยนี้ไม่ได้ส่งผลเฉพาะทางกายเท่านั้น หากยังมีผลต่อความมั่นคงทางจิตใจของผู้ป่วยเพ่ือสร้างความ
สบายใจให้แก่ผู้ป่วย การใช้คาถาในการรักษาอาการเจ็บป่วยในมุมมองของหมอพ้ืนบ้าน ถือเป็นการทำบุญกุศล
เพราะได้ช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน จะรักษาโดยไม่คิดค่าใช้จ่ายนอกจากค่าครูจำนวนเล็กน้อย 
 

หมอเป่าพื้นบ้าน 
๑. นายสวัสดิ์ บุญเสริม 

บ้านเลขท่ี ๔๕ หมู่ที่ ๔ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์   
ช่วงอายุประมาณ ๔๐ ปี คุณตาสวัสดิ์ บุญเสริม ได้เรียนวิชาคาถามาจากท่าน อาจารย์เสี้ยม ใจเย็น  

ซึ่งไม่ได้มีความสนิทสนมกัน และต่างอาศัยอยู่คนละหมู่บ้าน ทางอาจารย์เห็นว่าตนเป็นคนที่มีอุปนิสัยชอบ
ทำบุญตักบาตร เห็นเข้าวัดอยู่เป็นประจำ จึงได้ชักชวนให้มาเรียนคาถารักษาโรค คำผูกแขน ส่วนใหญ่ผู้ป่วย
ที่มาให้รักษาเป็นชาวบ้านที่อาศัยอยู่ในชุมชน นอกจากนี้ก็ยังมีคนต่างถิ่นที่ทราบข่าวหรือบอกต่อ ๆ กันมา
เดินทางมายังบ้านเพื ่อขอให้ช่วยรักษา และอาการที ่มาให้รักษาส่วนมากจะเป็น เด็กร้องไห้ ไฟลามทุ่ง  
และงูสวัด เป็นต้น 
 
 

 



[๑๒๐] 

ชื่อเรียก: จ้ำข้าวท่ิม 
รักษาอาการ: แก้เด็กน้อยร้องไห้ไม่หยุด 
วิธีการรักษา: เอาข้าวเหนียว ๑ ปั้น กวาดตามตัว
เด็กน้อยไล่ตั้งแต่หัวจรดเท้า พร้อมกล่าวคาถา  
๓ รอบ ไปด้วย เสร็จแล้วทำการผูกแขนให้เด็กน้อย  
คาถาผูกแขน:  

ศรี ศรี ฝ้ายเส้นนี้แม่นฝ้ายหมอเฒ่า องค์
พระพุทธเจ้าป่อนประทานมา มีฤทธาปราบแพ้ซาง 
พ่อแม่กะให้หนี ฝูงพลายผีกะให้ผ่าย กูสิไล่ให้สูหนี 
อย่าได้มาระวีหลานน้อย กูจักปราบให้สูหนีไปจ้อย 
ด้วยพระคาถาว่า สัพพะพุทธานุภาเวนะ ธัมมา 
สังฆา สัพพะทุกขา สัพพะภะยะ สัพพะโรคาวินาส 
สันตุ อายุวัฒโณ สุขขัง พลัง 
หมายเหตุ: บูชาครูด้วยดอกไม้สีขาว ๑ - ๒ ดอก  

 

ชื่อเรียก: คาถาดับพิษไฟ 
รักษาอาการ: น้ำร้อนลวก แผลไฟไหม้ 
วิธีการรักษา: ท่องคาถาดับพิษไฟ ซึ่งเวลาท่องคาถานั้นจะอมเกลือไว้ ๑ เม็ด เมื่อท่องคาถาเสร็จทำการเป่าที่ 
แผลน้ำร้อนลวก แผลไฟไหม้ 
 

ชื่อเรียก: คาถาเป่าตาแดง 
รักษาอาการ:  ตาแดง เจ็บตา 
วิธีการรักษา: ท่องคาถาแล้วเป่าใส่ที่ตา 
คาถา: สะหัสสะเนตโต เทวินโท ทิพพะจักขุง วิโสธะยิ อิกะวิติ พุทธะสังมิ โลกะวิทู 
 

ชื่อเรียก: คาถากวาดขนบุ้ง 
รักษาอาการ:  เกิดผื่นทั่วร่างกาย 
วิธีการรักษา: ท่องคาถาพร้อมกับกวาดด้วยมีดที่ผ่านการล่นไฟให้พอร้อนเล็กน้อย 
คาถา: เห็ดกระแดง  จับข้างขอนแดง  ตากูแดง  ส่องเห็นขนบุ้ง  ขนมึงฟุ้ง  สะดุ้งชั่วหะ (กล่าวคาถา ๓ รอบ) 
 
 
 
 



[๑๒๑] 

ชื่อเรียก: คาถาไฟลามทุ่ง ขยุ้มตีนหมา 
รักษาอาการ:  ไฟลามทุ่ง ขยุ้มตีนหมา 
วิธีการรักษา: ท่องคาถาเสร็จแล้วเป่าไปที่แผล 
คาถา: มะเฮงเต้น  โอมสิทธิการ  ครูบาอาจารย์  สิทธิ์ให้แก่กู  กูจะเป่าให้ลงก็ลง  กูจะปงให้แห้งก็แห้ง  โอม
สิทธิสหายวะ  มะเฮงช้าง มะเฮงม้า มะเฮงวัว มะเฮงควาย มะเฮงหัวขาว มะเฮงไรดาว  จัดออกซอกหนี  โฮมสิ
ทธิสหายวะ 
หมายเหตุ: เมื่อรักษาหายแล้ว ให้แต่งคาย ซึ่งประกอบด้วย ฝ้าย ๑ ใจ (เส้น), ไข่ต้ม ๑ ฟอง, สุราขาว ๑ ขวด, 
เงิน ๒๔ บาท  พร้อมด้วยแต่งขันธ์ ๕ และเทียนขาว ๑ คู่ มาบูชาครู  
 

ชื่อเรียก: คาถาแก้พิษ 
รักษาอาการ:  แมลง สัตว์กัดต่อย 
วิธีการรักษา: ท่องคาถาเสร็จแล้วเป่าไปที่แผล 
คาถา: โอมแมงมอดออดออ  ก้นเมิงงอร้องฆ้อง  ป้องเมิงถี่กะจัด  กูจะปัดให้เมิงหาย  กูจะบายให้เมิงเน่า  กูจะ
เป่าให้เมิงหาย โอมฉั่วหาย (กล่าวคาถา ๓ รอบ) 
 

คาถาก้างปลาติดคอ 
อมติดตัง สะระณัง สองไห้ (สิน บุญจีน, ๒๕๖๔) 

 

คาถาดับพิษไฟ 
อมพระพุทธ กูอยากถ่มพระเพิก กูอมพระเพิง 

อมพระสิหัวแดง อมพระแซงหัวดวน 
ซ้าย ๆ ชวน ๆ  อมสหาย อมสะหับ กูดับพิษไฟ 

ให้เย็นปานน้ำ  ให้ก้ามปานไฟ 
อมสหาย วะ (ถอนออก) (สิน บุญจีน, ๒๕๖๔) 

 

คาถาขูดขนบุ้ง 
ประลิวะตัง นิคิปานิ ขัดตะหะมุม 

โอกาเส โอ้วะหิโล วะรันโย อะนุตตะรัง 
อันเทสะหายวะ (ถอนออก) (สิน บุญจีน, ๒๕๖๔) 

 
 
 
 
 



[๑๒๒] 

๒ .นายคำพูน ท่อนแก้ว   
บ้านเลขท่ี ๖๑  หมู่ที่ ๓ บ้านนาทราย ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์   

 

 
 

 

           “การเป่าคาถา” รักษาอาการป่วยของชาวบ้าน 
บ้านนาทราย และหมู่บ้านใกล้เคียง ของคุณลุง คำพูน  
ท่อนแก้ว ได้รับการสืบทอดคาถาเป่าส่งต่อมาจาก นาย
แรม  แก้วควร ซึ่งมีศักดิ์เป็นปู่   ช่วยรักษาผู้คนภายใน
หมู่บ้าน แต่เดิมนั้นคุณปู่ (นายแรม แก้วควร) เป็นคน
บ้านนาเฉลียง อำเภอหนองไผ่ ได้อพยพย้ายมาอยู่ที่
บ้านนางั่ว ตำบลนางั่ว อำเภอเมือง จังหวัดเพชรบูรณ์  
          ในช่วงอายุ ๕๐ ปี คุณลุงคำพูน  ท่อนแก้ว 
เรียนรู้คาถาเป่าโดยวิธีการท่องจำและฝึกปฏิบัติกับคุณ
ปู่เรื ่อยมา จนสามารถใช้คาถาเป่ารักษาผู้คนภายใน
หมู่บ้านและหมู่บ้านใกล้เคียงได้เอง  

“การรักษาด้วยหมอเป่าจะต้องมีค่ายกครู ซึ่งประกอบด้วย เหล้าขาว ๑ ขวด, บุหรี่ ๑ ซอง, ขันธ์ ๕ ซึ่ง
ประกอบด้วย ดอกไม้ ๕ คู่, ธูป ๕ คู่ และเงินบูชาครูจำนวน ๕๒ บาท  หลังจากทำการรักษาด้วยหมอเป่าแล้ว 
ผู้ป่วยที่เข้ามารักษาห้ามรับประทานของหมักดอง ส่วนหมอเป่าผู้ทำการรักษาจะไม่มีข้อห้ามใด ๆ ในการรักษา
อาการป่วยของชาวบ้าน” 

 

อาการที่ทำการเป่าคาถา: เป่ามะเร็ง เป่างูสวัด ดับพิษไฟ ซึ่งส่วนใหญ่ชาวบ้านที่เข้ามาให้รักษาจะมีทุกเพศ  
ทุกวัย และมีชาวบ้านต่างหมู่บ้านที่ได้รับการแนะนำจากปากต่อปากเข้ามารักษาด้วย   
การรักษา: ทำการรักษาชาวบ้านด้วยคาถาเป่าที่แตกต่างกันไปตามอาการที่แสดงออกมา โดยท่องคาถาและ
เป่าบริเวณท่ีเป็นแผลหรือท่ัวร่างกายโดยเป่าจากหัวลงมาสิ้นสุดที่เท้า 
ระยะเวลารักษา: หลังจากทำการเป่าคาถาประมาณ ๓ - ๔ วัน อาการป่วยจะดีข้ึนตามลำดับ  
การสืบทอด: ปัจจุบันการรักษาด้วยวิธีพื้นบ้านโดยคาถาเป่าของ คุณลุงคำพูน ท่อนแก้ว ได้ถูกส่งต่อให้กับ
หลานชาย นายอนุชา วันชัย อายุ ๑๕ ปี ซ่ึงใช้วิธีการสังเกตุจากการรักษาและท่องจำไปพร้อม ๆ กับการปฏิบัติ 
จริง และไม่ไดม้ีการจดบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร 



[๑๒๓] 

 

“รับวิชาคาถาเป่าโดยการจดจำคาถา และ
เรียนรู้จากการที่คุณลุงทำการเป่ารักษาในแต่ละวัน 
ซึ่งเป็นเพียงการมอบคายโดยการท่องจำเพียงอย่าง
เดียว และคาถาแต่ละบทจะแตกต่างกันไปตาม
อาการท่ีทำการเป่ารักษาอาการป่วย” 
 

 
     นายอนุชา   วันชัย อายุ ๑๕ ปี 

 (ผู้สืบทอดคาถาเป่าพ้ืนบ้านปัจจุบัน)   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[๑๒๔] 

พืชสมุนไพรพื้นบ้าน 
๑. การใช้พืชสมุนไพรร่วมกับการท่องคาถาเพ่ือรักษาอาการเจ็บป่วย 

ชื่อพืชสมุนไพร : ข่า ใบพลู ใบหนุมานประสานกาย 
อาการ : ผื่นแดง ผื่นคัน ลมพิษ 
วิธีการรักษา : ท่องคาถาถอนพิษเสร็จแล้วนำเครื่องสมุนไพร 
(ข่า พลู ใบหนุมานประสานกาย ตำรวมกัน) ทาบริเวณเป็น
ผื่นแดง 
สมุนไพรที่ใช้ :  ข่า พลู ใบหนุมานประสานกาย  
(นำข่าแก่  ใบพลูสด (พลูกินหมาก)  ใบหนุมานประสานกาย 
ตำรวมกัน หลังจากนั ้นใส่เหล้าขาวพอให้มีน ้ำเล ็กน้อย 
จากนั้นนำไปทาท่ีบริเวณผื่นคันแดง  

 
 ข่า 

 
 ใบพล ู

คาถา :  
ตั้งนะโม ๓ จบ 
อะสัง  วิสุโล  ปุสะพุภะ  สะทะวิปี  ปะสะอุ  มะ  อะ  อุ  อาปา
มะจุปะ  ทีมะสัง  อังขุ  นะโมพุทธายะ (สุวิมล ศรีมังกร, ๒๕๖๐)  

 
  ใบหนุมานประสานกาย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



[๑๒๕] 

๒. การใช้พืชสมุนไพรพื้นบ้านเพ่ือรักษาอาการเจ็บป่วย (หนังสือเล่มสีเหลือง) 

กระชาย 
     เหง้า:  แก้ปวดมวนในท้อง แก้ท้องอืด ท้องเฟ้อ แน่นจุก
เสียด ขับลม แก้มุตกิด แก้ลมอันบังเกิดแต่กองหทัยวาต แก้
ปากเปื่อย ปากแห้ง ปากแตกเป็นแผล แก้บิดมูกเลือด แก้ปวด
เบ่ง รักษาลำไส้ใหญ่อักเสบ บำรุงกำลัง ช่วยเจริญอาหาร ขับ
ระดูขาว แก้ใจสั่น 

 
     หัวและราก: ขับปัสสาวะ แก้กระษัย เบาเหลือง แดง 
เจ็บปวดบั้นเอว บำรุงกำหนัด บำรุงหัวใจ บำรุงกำลัง แก้ใจสั่น
หวิว ขับปัสสาวะ หัวใช้เผาไฟฝนรับประทานกับน้ำปูนใส เป็น
ยาแก้บิด แก้โรคบังเกิดในปาก แก้มุตะกิต 
 
 
  

กระเทียม 
     หัวกระเทียม: แก้ไอ แก้โรคผิวหนัง กลากเกลื้อน บำรุงธาตุ 
ขับโลหิตระดู แก้ความดันโลหิตสูง แก้ท้องอืด แน่นจุกเสียด  
 

 
ขิง 
     เหง้า: แก้ขับลมในกระเพาะ ท้องอืด จุกเสียดแน่นเฟ้อ 
คลื่นไส้อาเจียน 
 
 

 



[๑๒๖] 

     ดอก: แก้จุกเสียด  ช่วยในการย่อยอาหาร แก้อาการ
ปัสสาวะขัด 
 

 
ตระไคร้ แก้ปวดท้องจุกเสียด บำรุงธาตุไฟ 
 

 
มะระขี้นก 
     ใบ: แก้ตับม้ามพิการ แก้เบาหวาน ลดน้ำตาลในเลือด  
เป็นยาระบายอ่อน ๆ ช่วยย่อยอาหาร แก้โรคลมเข้าข้อ เข่า
บวม ขับพยาธิ 

 
     ผล: แก้ตับอักเสบ ปวดหัวเข่า ม้ามอักเสบ 
 

 



[๑๒๗] 

     ผลสุก: คั้นน้ำทาแก้สิว 

 
ยอดฝรั่ง แก้ท้องเสีย 

 
ยอดมะกอก แก้โรคบิด, เลือดออกตามไรฟัน 
 

 
สายบัว แก้ดับร้อนใน ช่วยในการขับถ่าย ขับกากอาหารที่
แข็งตัวให้ออกมา ช่วยป้องกันโรคท้องผูก  ช่วยบำรุงกระดูก
และฟันให้แข็งแรง  ช่วยบำรุงสายตา  ลดอาการตาพร่า 
 

 
หัวปล ีแก้โรคร้อนใน โรคโลหิตจาง 

 
 
 

http://sukkaphap-d.com/5-%e0%b8%aa%e0%b8%b8%e0%b8%94%e0%b8%a2%e0%b8%ad%e0%b8%94%e0%b8%ad%e0%b8%b2%e0%b8%ab%e0%b8%b2%e0%b8%a3%e0%b8%8a%e0%b9%88%e0%b8%a7%e0%b8%a2%e0%b8%a3%e0%b8%b0%e0%b8%9a%e0%b8%b2%e0%b8%a2%e0%b9%81/


[๑๒๘] 

วิธีการรักษาอาการเจ็บป่วยที่มีผลทางกาย โดยอาศัยสรรพคุณของสมุนไพรหรือประสบการณ์การใช้
สมุนไพรที่หมอพื้นบ้านรักษามา และวิธีการรักษาที่มีผลทางจิตใจโดยอาศัยความเชื่อ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ ที่
ส่งผ่านออกมาในลักษณะคาถาเป่า เป็นการสะท้อนให้เห็นถึงวิธีคิดและความพยายามของชาวบ้านที่จัดการกับ
สุขภาพทั้งทางกายและจิตใจ และส่งต่อเพ่ือสืบทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นอีกด้วย 



[๑๒๙] 

คำผูกแขน คำควดข้าว 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
“การผูกแขน”  เป็นสิ่งที่ถือปฏิบัติต่อ ๆ กันมา ซึ่งไม่มีหลักฐานยืนยันชัดเจนว่ามีมาตั้งแต่เมื่อไหร่  

ได้แต่คาดเดากันไปเท่านั้นว่าน่าจะมาจากความเชื่อของพราหมณ์ และผีที่เชื่อเรื่องเวทมนตร์ คาถาอาคมต่าง ๆ 
ที่สามารถเสกเป่าวัตถุต่าง ๆ ให้เกิดความเป็นสิริมงคลกับชีวิต เมื่อผูกแขนแล้วก็จะรู้สึกสบายใจขึ้นเหมือนมี 
สิ่งปกปักรักษา ดังนั้นจึงถือปฏิบัติสืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน   
 วรรณกรรมคำผูกแขนอีสาน คือ คำอวยพร ขณะผูกข้อมือให้กับผู้รับการผูกแขนในโอกาสที่มีการ
เปลี่ยนแปลงสำคัญเกิดขึ้นในชีวิตทั้งในด้านดีและด้านร้ายเป็นถ้อยคำที่มีความไพเราะอ่อนหวาน สุภาพ 
นุ่มนวล ล้วนมีความหมายไปในทางท่ีดีทั้งสิ้น (ปรีชา พิณทอง, ๒๕๓๔: ๒๙๘) 
 คำผูกแขนจึงนับเป็นวาทกรรมคำอวยพรที่เปี ่ยมไปด้วยพลังและความเข้มขลังเพราะผู้มีอำนาจใน
สังคม เช่น พระสงฆ์ หมอสู่ขวัญ ผู้สูงอายุ ได้นำเอาอำนาจและอุดมการณ์ทั้งจากศาสนา จากสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหนือ
ธรรมชาติ จากฮีต คอง ฯลฯ มาประกอบสร้างผ่านกระบวนการเลือกสรรคำ เน้นคำและสานต่อความหมาย
ถ่ายทอดออกมาในรูปของคำอวยพร  การอ้างเอาอำนาจและอุดมการณ์ต่าง ๆ มาประกอบสร้างเป็นคำอวยพร
ก็เพื่อสร้างความศักดิ์สิทธิ์ให้กับพิธีกรรม ทั้งนี้เพราะกระบวนการทางสังคมหล่อหลอมและขัดเกลาให้คน
ยอมรับ เชื่อถือศรัทธาผู้ที่มีอำนาจเหนือกว่าเสมอ  
 ในอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ มีผู ้เฒ่าผู้แก่ที ่ได้รับการสืบทอดส่งต่อคาถา วิชา คำผูกแขน  
จากรุ่นสู่รุ่น โดยถือปฏิบัติมาจนถึงปัจจุบัน ตามท่ีได้ลงพื้นที่เก็บข้อมูล ดังนี้ 
 

จากการสัมภาษณ์ คุณตาสวัสดิ์ บุญเสริม ได้กล่าวว่า   
 

“ ในช่วงนั้นอายุประมาณ ๔๐ ปี ได้ร่ำเรียนคาถามาจากอาจารย์เสี้ยม ใจเย็น ซึ่งไม่ไดส้นิทสนมชิดเชื้อ
กัน และต่างอาศัยอยู่กันคนละหมู่บ้าน ทางอาจารย์เห็นว่าตนเป็นคนที่มีอุปนิสัยชอบทำบุญตักบาตร เห็นเข้า
วัดอยู่เป็นประจำ  จึงได้ชักชวนให้มาศึกษาคาถารักษาโรค  คำผูกแขน 

 ผู้ป่วยที่เข้ามาให้ช่วยรักษาอาการเจ็บป่วย  ส่วนใหญ่จะมาจากอาการ ไฟลามทุ่ง งูสวัด  ในตอน
สุดท้ายของการรักษาจะมีการผูกแขนให้กับผู้ป่วย เพ่ือให้เกิดความเป็นสิริมงคล แคล้วคาด ปลอดภัย  หายจาก
อาการเจ็บป่วย หรือแม้กระทั่งในบางการรักษาเมื่อหายแล้วจะต้องแต่งคาย ซึ่งประกอบด้วย ฝ้าย ๑ ใจ (เส้น), 
ไข่ต้ม ๑ ฟอง, สุราขาว ๑ ขวด, เงิน ๒๔ บาท  พร้อมด้วยแต่งขันธ์ ๕ และเทียนขาว ๑ คู่ มาบูชาครู” 

 
 
 
 

 



[๑๓๐] 

 
 
 
         คำผูกแขนที่คุณตาสวัสดิ์ บุญเสริม ใช้ใน
การอวยพร ใช้ในการรักษา รวมถึงใช้ในขั้นตอน
สุดท้ายของการรักษาเพื่อให้มีความมั่งคงทางใจ 
มีความสบายใจขึ้น  มีดังนี้ 

 
 

คำผูกแขนแม่ลูกอ่อน 
พุทโธสิทธิเดช ธัมโม สังโฆ สิทธิเดช ฝ้ายเส้นนี้แม่นฝ้ายศักดิ์สิทธิ์ องค์พระพุทโธ ผู้มีฤทธิ์ทอดประทาน 

มาให้ ผู้ข้าจึงได้เอามาผูกแขน ผีอยู่ในดินแดนล้นฟ้าหันหน้ามา แล้วสั่นกลัว หูตามัวบ่แจ้ง ส่องผีอยู่ในห้องจัก
กาล บ่ทำพาลบังเบียดเส้นฝ้ายเลือดตาผีให้มันหนีฮ้อยโยชน์ โตใด๋โหดหาญเข้ามาให้มันมรณาเท่ าชั่ว ตราบ
จนกว่ามันสิยอมนำทำตามธรรม พระเจ้าซ่องว่าแล้วสิใส่กระแจธรรม อิสะวาสุ สุสะวาอิ นะโมพุทธายะ สาธุ  

สาธุ ปวดไห้ปวดขาปวดขยับเขย่า เคราะห์ปีเคราะห์เดือนเคราะห์มื้อเคราะห์วัน ออกไปเสียมื้อเดี๋ยวนี้
เคราะห์ปีเก่าเคราะห์ปีใหม่ ออกไปเสียมื้อเดี๋ยวนี้ เคราะห์ไข้มื้อเช้าเคราะห์หนาวมื้อค่ำ ออกไปเสียมื้อเดี๋ยวนี้ 
เคราะห์มื้อ ๑๓ เคราะห์น้ำ ๑๔ ออกไปเสียมื้อนี้ ขอให้พระพุทธเจ้า ขอให้พระธรรมพระเจ้า ขอให้พระสังฆเจ้า 
มาช่วยกำจัดเป่าปัดโรคา พยันอุบาทว์ทั้งหลายต่อหลายไหลออกไป อมชยะ มหาชยะ สิบทิศทวาหายะ อม หูวู้ 
อม หู้วู้ชัวหาย 

สาธุ  กวดให้ดี กวดดีเข้ามาใส่ กรวดใหม่เข้ามาแถม ขวัญมาอยู่เฮือนอยู่ซาน ผูกมือซ้ายให้คนมา ผูก
มือขวาให้คนอยู่ ยี่สิบขวัญให้มาเก่า เก้าสิบขวัญให้มาโฮม  ตั้งแต่นี้มานะ กินข้าวให้หวานกินแกงให้แซบ เคาะ
อย่าเป็น เห็นอย่ารู้  อยู่ก็ให้มีชัยไปก็ให้มีโชค อย่าได้พบพาลอย่างได้พาลหาย  นอนหลับให้ได้เงินพัน นอนฝัน
ให้ได้เงินหมื่น  นอนตื่นก็ให้ได้เงินแสน  แบมือไปให้ได้แก้ว  โชคร้ายอย่ามาพาล  มารร้ายอย่าเบียดให้เคราะห์
หายเสนียดจังไร หายอุบาดหายโรคาพยาธิทั้งหลาย  มาเร็วมาเอ๋ยขวัญเจ้าไปหมุดน้ำอยู่ไซ  ใยกินปลาขอให้มา
มื้อนี้วันนี้  ขวัญเจ้าไปอยู่ขวัญ ณ หลวงกินข้าวก็ขอให้มา  ขวัญเจ้าไปอยู่กะผีตายขอให้มามื้อนี้ ขวัญเจ้าไปอยู่
สงคราม ไปอยู่สงครามนางไอ่ขอให้มามื้อนี้วันนี้ มาอยู่เรือนเสาไม้แกน มาอยู่ห้องแก้วเจ้าเอ๋ย มาอยู่หนักอยู่
เหนือ มาอยู่เหนืองอยู่คิ่ง มาอยู่คิ่งเอื้อมไลเจ้าเอ๋ย มาคุ้มครอง  อะนิจจัง  ตุหังจัตตาโรธัมมาวัฑฒันติ  อายุ   
วัณโณ   สุขัง   พลังอะมะอุอุ  อุอุอะมะคะสามาติ 



[๑๓๑] 

คำผูกแขนเด็กน้อย หรือเรียกกันว่า จำข้าวท่ิม 
ศรี ศรี ฝ้ายเส้นนี้แม่นฝ้ายหมอเฒ่า องค์พระพุทธเจ้าป่อนประทานมา มีฤทธาปราบแพ้ซาง พ่อแม่กะ 

ให้หนี ฝูงพลายผีกะให้ผ่าย กูสิไล่ให้สูหนี อย่าได้มาระวีหลานน้อย กูจักปราบให้สูหนีไปจ้อย ด้วยพระคาถาว่า 
สัพพะพุทธานุภาเวนะ ธัมมา สังฆา สัพพะทุกขา สัพพะภะยะ สัพพะโรคาวินาส สันตุ อายุวัฒโณ สุขขัง พลัง  
 

คำผูกแขนเด็กน้อยป่วย 
สวาขาโต ธัมโม ข้าพเจ้าขออาราธนาพระธรรมเจ้าทั้ง ๙ ประการ ๑๐ ทั้งพระปริยัติธรรม เจ้าจงเสด็จ

มารักษาทารกยังเด็กน้อยผู้นี้ให้เขาอยู่สุขสวัสดิ์  อิสวาสุ มะอะอุพุทโธ ภคะวาติ พุทธังสูญหาย ธัมมังสูญหาย 
สังฆังสูญหาย  
 

จากการสัมภาษณ์ คุณยายสิน บุญจีน ได้กล่าวว่า   
 

 

 
คำสมมา หรือ คำขอขมา (คำขันดอกไม้) 

ขันเพิ่งได้มาเฮี้ย  ขันเพิ่งได้มาตั้ง ขันดอกไม้ยก
ใส่เกศา  ขันสมมากราบลงเลยก้ม ขอให้เจ้าม้มแนวบาป
ปราบปัง  โพยภัยสังข์อย่าได้มีมาต้อง  แม่บ่มีแนวให้ บ่มี
แนวปันแบ่ง บาปอย่างมาอยู่ใกล้ กรรมให้เจ้าค่อยหาย
เด้อลูกเด้อ  
 

 
คำผูกแขน 

ศรี ศรี พระพร เป็นพรอันประเสริฐ  ฝ้ายเส้นนี้ล้ำเลิศกว่าเพิ่นทั้งหลาย ฝ้ายเส้นนี้มาแต่กกแก่งจาก
เมืองแถนมาแต่กกแนนเพิ่นแต่ง  มาผูกแขนหลานน้อย ขวัญเจ้าให้มาเด้อ มาเหน็ด ๆ อย่าได้ต้องต่อแฝก 
แหนด ๆ อย่าได้ต้องต่อคา ลมพัดพาใบหน้าเจ้าอยากตื่น ลมเพิ่นฟ้ืนตื่นเจ้าอย่าได้กลัว ขวัญเอ้ย ขวัญมาเด้อ   
 
 
 
 

 



[๑๓๒] 

คำให้พร 
บัดนี้เด้อสิอวยพรให้ทุกคนสาก่อน สาธุ สาธุ เด้อ เทพพระบุตรอยู่ชั้น ๕ เทวดาอยู่ชั้น ๔ ธรณีนาคน้ำ

ให้มาค้ำช่วยชู ปรารถนาสิ่งได๋ขอให้ได้ดั่งหมาย ให้ได้บุญหลายเหลือล้นเกินคนในโลก ความทุกข์โศกตัวเจ้า 
อย่าไดม้ี เจ้าเฮ็ดไร่ขอให้ได้แตงหน่วยหนาเด๋อพ่อเด๋อ เจ้าเฮ็ดนาขอให้ได้ข้าวล้นคือเด๋อแม่เด๋อ   

 

คำกลอนโบราณอีสาน วันเพ็ญเดือนสิบ (บุญข้าวสาก) หรือ วิญญาณแม่ 
บัดนี้เดอ้ ฉันซไิด้กล่าวเว้านิทานเก่าแต่ปางหลัง เป็นครองธรรมคำสอนท่านผู้ฟังให้ควรรู้ ฤดูกาลมาถึง

แล้วเดือนสิบเพ็งบุญข้าวสาก พ่อแม่หิวอยากข้าวเขาขังไว้กว่าปี ยมภิบาลเพิ่นชี้ให้เปิดปล่องประตูไข แม่กะ
เตรียมมาไว้ กะต้าแม่ก็เตรียมพร้อม ว่าแม่นจอมแพงหล่ามาทำบุญอุทิศส่ง บาดมาฮอดวัดแล้วบ่เห็นแก้วลูกตน
เห็นแต่ลูกเพิ่นเอิ้นหาพ่อแม่ของเขา ลูกของโตจักว่าไปทางได๋ช่างบ่เห็นเย็นจ้อย  แม่มาคอยมาถ้า บุตรตาน้อย
อ่อน พายกะตร้าอ้อนต้อนมาถ้าลูกว่าแม่คิง กะเลยมิดอิ้งติ้งจักไปอยู่ทางได๋ เจ้าอยู่ไสหนอคำ แม่ได้ตามหาเจ้า 
ช่างบ่หาเอาข้าวมาทำบุญหาพ่อแม่ บ่คิดเห็นตั้งแต่แม่ได้จ้ำข้าวหมก แม่ได้จกข้าวป้อน จนโตเจ้าใหญ่มา โอ้ย 
เจ้าอยู่ไสหนอหล่า หรืออยู่เทิงศาลา แม่กะได๋ไปส่อง มองเบิ่งพุ้นเบิ่งพี้ทางนี้กะส่องหา มีลูกตั้งสี่ห้าบ่มาวัดจัก
คนเดียว เลยบ่มาทำบุญส่งกุศลไปให้ เขาบ่อาลัยแล้วบุญคุณพ่อกับแม่ บาดเจ้าเฒ่าแก่แล้วชิตายด้ามดั่งกัน 
ส่วนว่าลูกเจ้านั้นเขากะบ่ทำบุญ เจ้าบ่ทำให้เขาเห็นตั้งแต่เป็นคนนี้ตายเป็นผีไปแล้ว บ่มีทางได้คิดต่อ หวังเอา
บุญจากหน่อมิ่งสายแนนลูกแก้ว อย่าหวังพ่อว่าชิเห็นฉันกะจำเป็นแล้วบ่มีแนวใส่กะต้ า บาดหมู่เพิ่นนั ้นมา  
เพ่ินได้หาบได้หิ้วไปแล้วผู้ซุกคน ส่วนแม่นี้หิ้วกะต้าเปล่าคืนเมือง เป็นตาเหลือใจหลายผ่องอยากอายกะปานนั้น 
ผู้บางคนเขาก็เอ้ินถามเฮาได้หลายบ่ แม่กะปากบ่ได้ทางให้เซ็ดน้ำตาถึงเวลากะหิวข้าวยืนโซเซจนโตสั่น หันใจลง
บ่ฮอดท้องเขาเหลียวจ้องเบิ่งแต่โต อีกบโ่ดนเสียงเขาโหแ่ซวเอิ้นยมภิบาลเอ้ินกลับต่าว แม่กะไห้สะอ้ึนน้ำตาย้อย
หลั่งไหล แม่กะก้มหน้าให้ไปนำหมู่ซุมเขากลับคืนไปกะบ่มีของกิน ย่างเซซวนล้ม พอกลับไปถึงแล้วยมภิบาล 
กะมัดผูกแม่แห่งอุกอ่ังเอ้าเทิงข้าวบ่ได้กิน สิ้นเวลาแล้วแม่ขอลาไปก่อน บาดว่าบุญออกพรรษาแม่ซิมาเยี่ยมเจ้า 
วันนั้นเจ้าอย่าลืม แม่ซิบอกเจ้าไว้ให้ตักบาตรหยาดน้ำให้พ่อแม่แด่เด้อคำ ให้เจ้าไปทำบุญอุทิศหาแด่เด้อเจ้า ให้
เจ้าเอาบุญไว้ได๋ทำทานไปนำแด่ ทำเท่ือเล็กเทื่อน้อยพอบุญค้ำช่วยกัน บัดนี้หันลงแล้วซิขอลาไปก่อนบาดว่าบุญ
ส่งให้คงซิได้ว่าต่าวมา คงซิได้ว่าต่าวมา   
 

คำผูกแขนในวันขึ้นปีใหม่ 
สวัสดีปีใหม่แล้วไปทางหน้าใหโ้ชคใหญ่ไพศาล  อันตรายภัยทุกอย่าง  อย่าให้มีมาใกล้กาย  เหลียวไป 

ทางใดให้มีผู้ช่วยเหลือ  ไปทางเหนือให้มีผู้ช่วยยุ้ด  สองฝ่ายข้างทางซ้ายให้มีผู้ช่วยยุ้ด  ให้มีผู้ฉุดได้ชู้ผู้งาม  
สวัสดีปีใหม่ให้มีความสุขความเจริญ (สั่ง หมวกชา, ๒๕๖๐: สัมภาษณ์) 
 
 
 
 



[๑๓๓] 

คำผูกแขน 
กู่ขวัญเอ๊ยมาเด้อ  มาอยู่เนื้ออยู่คิง  มาเข้าเนื้อเข้ากาย  มื้อนี้ได้ผูกข้อต่อแขนให้แล้ว  ให้ลูกให้หลาน 

ให้อยู่เย็นเป็นสุข  อยู่ดีสำบายความเจ็บอยู่สูมาใกล้  ความไข้อย่าสูมี  ให้อยู่ดีมีแฮง  กู่ขวัญเอ๊ยมาแล้ว   
มาเข้าเนื้อเข้าคิงแล้ว (มลเฑียร กันกิม, ๒๕๖๐) 
 

สามสิบสองขวัญเข้ามาเต๊า   เก้าสิบสองเข้ามาโฮม 
ผูกเบื้ยงซ้ายให้ขวัญเจ้ามา    ผูกเบี้ยงขวาให้ขวัญเจ้าอยู่   
ฝนตกฟ้าฮ้องเจ้าอย่าด้งไปไกล    มากินข้าวพาเงินพาคำ   
อยู่กับพ่อกับแม่ให้เจ้ามั่นคือสามสิบ   ให้เจ้าแข็งคือหิน   
ไปทางใต้ให้มีผู้ช่วยเหลือ    ไปทางเหนือให้มีผู้ช่วยชู   
นอนหลับให้เจ้าได้เงินหมื่น    นอนตื่นให้เจ้าได้เงินแสน   
แปนมือมาให้ได้แก้วมณีโชค    โรคฮ้ายอย่ามามีมาพาล   
มารฮ้ายอย่ามีมาเบียด    เสนียดจัญไรอย่ามาใกล้มาหม่อ   
อายุวันโนสุขังพลัง (บุษบา  โถเมือง, ๒๕๖๑) 

 

การผูกข้อมือนั้นถูกนำมาปฏิบัติใช้ตั้งแต่เกิดจนตาย ส่วนใหญ่จะทำการผูกแขนเพ่ือล่อ หรือเรียกขวัญ
ให้ขวัญกลับมาอยู่กับเจ้าของ เป็นเจตนาที่ดีคือการช่วยให้คนพ้นทุกข์ การผูกข้อมือนั้นก็ไม่เบียดเบียนตนและ
ผู้อื่น เมื่อเจตนาดี ไม่เบียดเบียน ตนและผู้อื่น บัณฑิตหรือปราชญ์รู้ก็ย่อมสรรเสริญการกระทำนั้น การผูกข้อ 
มือย่อมเกิดประโยชน์และความสุขทั้งทางตรงและทางอ้อมให้กับสังคม เพราะก่อให้เกิดความสมัครสมาน
สามัคคี มีความมั่งคงทางใจ มีความสบายใจขึ้น ซึ่งเกี่ยวข้องกับการขอร้องให้อำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายที่ตน
เคารพนับถือมาช่วยเหลือในสิ่งที่ตนเองไม่มั่นใจ หรือให้มาบันดาลในสิ่งที่ตนเองปรารถนา และยังเชื่อว่า 
ความสุขความสำเร็จจะเกิดขึ้นตามคำอวยพรด้วยการบันดาลจากอำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเคารพนับถือ 

คำผูกแขนที่บรรพบุรุษ ผู้เฒ่าผู้แก่ ผู้มีอำนาจ พราหมณ์ หรือผู้ที่เราเคารพนับถือ นำมาใช้ผูกแขนนั้น
ไม่ได้สะท้อนระบบคิดและแนวปฏิบัติของผู้คนในสังคมเท่านั้น หากยังสะท้อนถึงอุดมการณ์ ความเชื่อหรือ
แม้กระท่ังวิถีการดำรงชีวิตที่ยึดถือเป็นบรรทัดฐานของสังคมได้เป็นอย่างถือเป็นอัตลักษณ์ที่โดดเด่นของชุมชน  
 

การควดข้าว 
 ควด เป็นภาษาไทยอีสาน แปลว่า ขูดออก ควดข้าว ไม่ใช่หมายความว่า ขูดข้าวออกจากหม้อ หรือขูด
ข้าวออกจากช้อนหรือภาชนะ แตเ่ป็นวิธีเอาก้อนข้าวเหนียวนึ่งมาถูตามร่างกายคนป่วย เพ่ือให้เชื้อโรคหรือผีสิง
อยู่ในตัวคนป่วยหนีไป เวลาควดข้าวหรือขูดข้าวก็พูดทำนองว่า ขอให้โรคร้ายในการคนป่วยหนีไปอย่ากลับมา 
ถ้ามีผีร้ายสิงอยู่ก็ขอให้รีบหนีไปในวันนี้ ถ้าขัดขืนจะไปเอาหมอผีมาจับไปขัง ไม่ให้ผุดไมใ่ห้เกิด ผู้ทำการควดข้าว
ให้คนป่วยมักเป็นคนแก่ จะเป็นชายหรือหญิงก็ได้ ควดอยู่ประมาณ ๓ นาที จึงขว้างทิ้งไปทางทิศตะวันตก แล้ว
ปั้นข้าวเหนียวก้อนใหม่ควดตามเนื้อตัวของผู้ป่วยอีกเป็นอันเสร็จพิธี 



[๑๓๔] 

คำกวดเฮือน (ยามเอาผีลงเฮือนไปแล้ว) 
นะโม ตัสสะ ภะคะวะโต อะระหะโต สัมมาสัมพุท ธัสสะ (๓ ครั้ง) 

พุธโทเภิก  ธรรมโมเภิก  สังโฆเภิก 
พุธโทหลีก   ธรรมโมหลีก    สังโฆหลีก 
อมพุธโท   นะโมโตดโยด    พระมาโพดวันนี้มีแท้อีหลี 
เคราะห์มันมี  กวดไปสาเถอะ   กวดฮ้ายกวดขาด 
กวดพยาธิพระเยา   กวดพี่มาต้อง    กวดน้องมาพาน 
กวดเคราะห์เฮือน เคราะห์ซาน   กวดเคราะห์ขั้นบันไดข้ันถ่าง 
กวดเคราะห์ไต้ล่าง  เคราะห์ไต้ถุนเฮือน  กวดเคราะห์ปี 
เคราะห์เดือน   กวดเคราะห์แอกเคราะห์ไถ  กวดเคราะห์หม้อข้าวหม้อแกง 
กวดเคราะห์แลง  เคราะห์งาย   ให้สูออกจากบ้านเขาไป    
แต่มื้อนี้วันนี้   สูอย่ามาตั้วมาถูกเขาอีก  สูมาทางไหนให้สูไปทางนั้น  
พุธโธปิด   ธรรมโมปิด     สังโฆปิด   

 

คำควดข้าว หรือเรียกว่า คาถาเป่า 
 ตั้งนะโม ๓ จบ กวดขาด  กวดพยาธิพะเยา  ไปทางภูเขาตก  นกเขานอน  ภูเขาคว่ำ  น้ำเขาเขียว  พยาธิ
พะเยา  ให้ออกจากลูกกูมื้อนี้วันนี้  ให้มึงไป (พร้อมกับขว้างข้าวและกระทืบเท้า) (นางสุวิมล  ศรีมังกร, ๒๕๖๐:)   
 

คำควดข้าวเด็ก หรือเรียกว่า คำเพิกเด็กน้อยเกิดใหม ่
 กู กู  คันว่าลูกกู ตั้งแต่นี้ต่อไปให้เป็นลูกกู (สั่ง  หมวกชา, ๒๕๖๐)   
 

คำควดข้าว หรือเรียกว่า คาถาพันผี 
 นายะ  พุทธัง  ผีร้ายจิตตัง  โสภะคะวา  ติปิอิ  ติปิอิ (มลเฑียร  กันกิม, ๒๕๖๐)   
 

คำควดข้าวเด็กน้อยร้องไห้ กลางค่ำกลางคืน 
แม่ต่อย้อ  อย่าซูมาหยอกให้ลูกกูใหญ่  สูงขาวใหญ่เพียงจงสูงเพียงฟ้า  โอมสหายเพิก (พา  หมวกชา, 

๒๕๖๐)   
 



 

[๑๓๕] 

อาหารพื้นถิ่น 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
 อาหารพื้นถิ่นที่นิยมรับประทานของอำเภอหล่มเก่า มีลักษณะผสมผสานอาหารภาคกลาง ภาคเหนือ 

และภาคตะวันเฉลียงออกเหนือ ทั้งนี้เพราะเพชรบูรณ์เป็นจุดกึ่งกลางของ ๓ ภูมิภาค จึงมีการถ่ายทอดและรับ

เอาวัฒนธรรมการกินของ ๓ ภูมิภาคดังกล่าวเข้าด้วยกัน เมื่อประพฤติปฏิบัติสืบต่อกันมาเป็นเวลานานจึงเกิด

เป็นอาหารพื้นถิ่นของอำเภอหล่มเก่าขึ้น อาหารพื้นถิ่นได้จากการนำเอาวัตถุดิบในท้องถิ่นมาทำเป็นอาหาร 

นอกจากเป็นสิ่งที่จำเป็นสำหรับการดำรงชีวิตของมนุษย์แล้ว ยังเป็นเสมือนกระจกเงาสะท้อนให้เห็นแง่มุมต่าง ๆ 

ของมนุษย์แต่ละท้องถิ่นด้วย ทำให้สามารถศึกษารสนิยม ความรู้สึกนึกคิด ศิลปวัฒนธรรม รวมทั้งขนมธรรม

เนียมประเพณีของมนุษย์ ชาวบ้านอำเภอหล่มเก่านิยมบริโภคอาหารที่ได้จากธรรมชาติมากกว่าที่จะเพาะปลูก

หรือเลี้ยงสัตว์เพ่ือการค้า ธรรมชาติจึงยังเป็นแหล่งอาหารที่สำคัญของชาวบ้านอำเภอหล่มเก่า 
 

อาหารคาว 

 อาหารคาวของชาวอำเภอหล่มเก่า มีวิธีการปรุงให้สุกในหลายรูปแบบ อาทิเช่น แกง ต้ม หมก ปิ้งหรือ

ย่าง คั่ว ซุป ลาบ และน้ำพริกหรือแจ่ว รสชาติของอาหารมักมีรสเค็มและเผ็ดแต่ไม่จัดเท่ากับอาหารของภาค

ตะวันออกเฉียงเหนือ เพราะไม่นิยมใช้น้ำมะนาวในการปรุงรส แต่นิยมใช้มะเขือเครือ รสเปรี้ยวอมหวาน หรือ

มะขามเปียก หรือใบส้มพอเหมาะ ปรุงจึงมีรสเปรี้ยวเพียงเล็กน้อย ไม่นิยมใช้กะทิหรือน้ำมันในการปรุงอาหาร 

ลักษณะและสีสันของอาหารอาจจะไม่สวยงามนัก แต่มีความอร่อยจากวัสดุดิบที่สดใหม่  รสชาติของเครื่องปรุง

ท้องถิ่น และกรรมวิธีที่ง่ายไม่ทำลายรสตามธรรมชาติของอาหาร 
 

เมี่ยงหัวทูน 

 ทูน เป็นพืชตระกูลบอน มีหัวอยู่ใต้ดิน ใบเลี้ยงเดี่ยวขนาดใหญ่ รูปร่างเป็นลูกศร มีนวลเคลือบแผน่ใบ 

ก้านใบยาวกลมมีนวลเคลือบ ก้านใบสีเขียวอมขาว มีกาบหุ้มจนมิด ในบางพื้นที่ที่มีความชื้นสูงจะส่งเสริมการ

ปลูกเป็นแปลงเพราะสามารถเก็บก้านและใบมากินได้ตลอดปี ใช้ก้านทูนดิบมาประกอบอาหาร มักใช้ก้านที่โต

เต็มที่ ลอกเอาเปลือกเขียวที่หุ้มอยู่ออก กินเป็นผักสดจิ้มน้ำพริก แกล้มแกงรสจัด และนำมากินกับส้มตำ  
ส่วนประกอบ 

๑. หัวทูน   ๒. ปลานิลหรือปลาดุก   ๓. มะเขือเครือ    ๔. ปลาร้า   ๕. น้ำปลา  

๖. ชูรส    ๗. ถั่วลิสง    ๘. งา     ๙. เกลือป่น  ๑๐. ขิง 

๑๑. ต้นหอม – ผักชี 

 



 

[๑๓๖] 

 
 

เครื่องปรุงที่ใช้ในการทำเมี่ยงหัวทูน 
 

 
 

ผักที่นำมาใช้ในการทำเมี่ยงหัวทูน 

 

 

 

 

 

 



 

[๑๓๗] 

วิธีการและข้ันตอนการทำเมี่ยงหัวทูน 

๑. นำหัวทูนมาปอกเปลือกออกให้หมดแล้วนำมาล้างน้ำเปล่าให้สะอาด แล้วนำหัวทูนมาสับให้

ละเอียดเสร็จแล้วนำเกลือป่นมาเคล้ากับทูนเพื่อให้น้ำของทูนออก แล้วปั้นให้น้ำออกให้สนิทเสร็จ

แล้วพักไว้  

๒. นำถั่วลิสงกับงา คั่วไฟอ่อน ๆ เสร็จแล้วนำมาพักไว้  

๓. นำหอมแดงกับกระเทียมค่ัวไฟให้สุกแล้วนำมาตำรวมกันให้ละเอียดแล้วนำมาพักไว้  
 

 
 

การนำของทุกอย่างที่เตรียมมาเคล้าให้เข้ากันเป็นเมี่ยงหัวทูน 
 

๔. ซอยขิงสด พร้อมกับต้นหอม - ผักชี ให้ละเอียดแล้วนำมาพักไว้ 

๕. ต้มน้ำปลาร้าให้เดือดเสร็จแล้วนำปลานิล หรือปลาดุก ต้มให้สุก เสร็จแล้วให้นำปลาออกพักไว้แล้ว

กรองกากออกให้หมด 



 

[๑๓๘] 

 
การนำของทุกอย่างที่เตรียมมาเคล้าให้เข้ากันเป็นเมี่ยงหัวทูน  

 

๖. เริ่มนำของทุกอย่างที่เตรียมไว้มาเคล้าให้เข้ากัน  
 

แกงนางหวาน 

 ต้นบอน จัดเป็นไม้ล้มลุกมีอายุได้หลายปี มีเหง้าลักษณะเป็นรูปทรงกระบอกอยู่ใต้ดิน มักขึ้นเป็น 

กลุ่ม ๆ หลายต้นเรียงรายตามพื้นที่ลุ่มริมน้ำ ลำต้นประกอบไปด้วยหัวกลางและหัวย่อยอยู่รอบ ๆ หัวใหญ่ 

ขยายพันธุ์ด้วยวิธีการแยกหน่อ ไหล และวิธีการปักชำหัว เจริญเติบโตได้ดีในดินที่มีความอุดมสมบูรณ์ อุ้มน้ำได้

ดี เพาะปลูกได้ง่าย มักขึ้นเองตามท่ีลุ่ม บนดินโคลน บริเวณริมน้ำลำธาร หรือบริเวณท่ีมีน้ำขังตื้น ๆ 
 

ส่วนประกอบ 

๑. ต้นบอน ๒. พริกแห้งหรือกพริกสด   ๓. ตะไคร ้  ๔. หอมแดง   ๕. กะปิ   

๖. ปลาร้า   ๗. ใบมะกรูด     ๘. ข่าอ่อน   ๙. มะเขือขืน   ๑๐.ใบย่านาง 

๑๑. ชูรส  ๑๒. หมูสามชั้นหรือกากหมู 
 

วิธีการและข้ันตอนการทำแกงนางหวาน (แกงบอน) 

๑. ลอกเปลือกบอนออก เสร็จแล้วตัดเป็นท่อน ๆ ล้างน้ำให้สะอาด  

๒. ขยี้ใบย่านางแล้วกรองไว้เอากากออกให้หมด 

๓. ตั้งน้ำให้เดือด แล้วใส่เครื่องแกง หรือจะใช้วิธีผัดเครื่องแกงให้หอมก่อนแล้วนำหมูสามชั้นใส่ลงไป

หมูสุกใส่น้ำใบย่านางลงไปพอเดือดใส่บอนลงไป เคี่ยวพอประมาณเพ่ือไม่ให้คัน 



 

[๑๓๙] 

 
 

แกงบอน  
 

เคล็ดลับในการแกงบอน  

๑. ใส่มะเขือขืนเพื่อไม่ให้คัน โดยหั่นมะเขือขืนเป็นชิ้นเล็ก ๆ  

๒. ถ้าบอนก้านใหญ่จะต้องนึ่งให้สุกก่อนแล้วคั้นน้ำออกเพื่อไม่ให้คัน แต่ถ้าบอนที่เป็นก้านเล็กไม่

จำเป็นจะต้องก็ได้  
 

หมกถั่วแต้ 

ส่วนประกอบ 

๑. ถั่วแต้   ๒. พริกแห้งหรือกพริกสด   ๓. ตะไคร ้  ๔. หอมแดง   ๕. กะปิ   

๖. ปลาร้า   ๗. หมูสาชั้น     ๘. ไข่ไก่   ๙. ผักชีลาว   



 

[๑๔๐] 

 
 

ลักษณะของถั่วแต้ที่ผ่านการนำไปแช่น้ำไว้ ๑ คืน สำหรับทำห่อหมกถั่วแต้ 
 

 
 

ห่อหมกถั่วแต้  

 

 

 

 

 

 



 

[๑๔๑] 

วิธีการและข้ันตอนการทำหมกถั่วแต้ 

๑. นำถั่วแต้มาแช่น้ำทิ้งไว้ประมาณ ๑ คืน  

๒. หลังจากนั้นนำถั่วแต้มาต้มให้สุกแล้วนำออกมาล้างน้ำให้สะอาดแล้วโดยจะต้องเอาเปลือกถั่วแต้

ออกให้หมด 

๓. เสร็จแล้วนำถั่วแต้ที่ได้ใส่หวดนึ่งข้าวไว้รอจนสะเด็ดน้ำแล้วนำไปใส่ถุงพลาสติกปิดปากถุงไว้

โดยประมาณ ๒ - ๓ คืน  

๔. นำถั่วแต้ที่เน่าแล้วมาโขลกให้ละเอียด ใส่พริกแกงที่เราเตรียมไว้ ใส่หมูสามชั้น และใส่ไข่ไก่

คลุกเคล้าให้เข้ากันปรุงรสตามชอบ นำมาทำเป็นห่อหมกโรยหน้าด้วยผักชีลาว นำไปนึ่งหรือปิ้งก็

ได้ตามชอบ ส่วนมากชาวบ้านอำเภอหล่มเก่าชอบนำมาทานร่วมกันกับผักสด 
 

อาหารหวาน 

 ขนมหวานของชาวบ้านอำเภอหล่มเก่า ส่วนใหญ่แล้วจะได้รับการอบรมจากหน่วยงานราชการ

อย่างเช่น ได้รับการสอนทำขนมจากมหาวิทยาลัยราชภัฏสวนดุสิต โดยอาจารย์มาอบรมให้ที่ศูนย์เรียนรู้อาหาร

พ้ืนถิ่น เทศบาลตำบลหล่มเก่า  

ขนมโลเล 

ส่วนประกอบ 

๑. แป้งมัน   ๒. มะพร้าว ๓ ลูก   ๓. ถั่วเขียว (ถั่วซีก)   ๔. น้ำตาลทราย    

๕. เกลือ   ๖. กะท ิ   ๗. ใบเตย   
 

วิธีการและข้ันตอนการทำขนมโลเล 

๑. เอาถั่วเขียว (ถ่ัวซีก) แช่น้ำทิ้งไว้ประมาณ ๒ ชั่วโมง แล้วนำมานึ่งให้สุก 

๒. เสร็จแล้วนำถั่วเขียว (ถั่วซีก) ที่สุกแล้วมาตำให้ละเอียด นำมาพักไว้ 

๓. นำมะพร้าวมาขูดประมาณ ๓ ลูก แล้วคั้นแยกหัวกะทิไว้ โดยคั้นประมาณ ๒ น้ำ 

๔. นำถั่วเขียว กะทิ น้ำตาลทราย และเกลือมาคนให้เข้ากันจนปั้นเป็นก้อนเล็ก ๆ ได ้

๕. นำแป้งมัน ผสมกับน้ำกะทิ แล้วนำมะพร้าวทึนทึกใส่ผสมกันแล้วคนให้เป็นเนื้อเดียวกัน และใส่น้ำ

ใบเตยลงไปเพ่ือให้เกิดความหอมน่ารับประทานยิ่งขึ้น  

๖. เสร็จแล้วตักใส่แม่พิมพ์ นำไปนึ่งประมาณ ๑๕ นาที แล้วพักไว้ให้เย็นแล้วนำมาแคะออก 

 อาหารของชาวบ้านอำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์เป็นอาหารท้องถิ่นที่ควรอนุรักษ์ไว้เพราะเป็น

อาหารจากพืชพันธุ์ตามธรรมชาติ ปราศจากปุ๋ยเคมีและยาฆ่าแมลงช่วยให้ผู้บริโภคเป็นประจำมีสุขภาพดีและ

ยังช่วยประเทศชาติประหยัดเงินในการรักษาผู้ป่วยจากโรคที่เกิดจากการผสมของสารพิษตกค้าง การบริโภค

อาหารท้องถิน่ยังเป็นการสืบสานวัฒนธรรมของคนเพชรบูรณ์ให้คงอยู่สืบไปอีกด้วย 



[๑๔๒] 

ข้อมูลผ้าทอและการแต่งกาย ชาวหล่มเก่า 

ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
  ชาวไทหล่ม ถือเป็นกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งในจังหวัดเพชรบูรณ์ ที่เพียบพร้อมไปด้วยอารยทางวัฒนธรรมที่
มีความซับซ้อนโดยเฉพาะในแง่ของประเพณี วัฒนธรรม วิถีชีวิตชุมชน ที่แสดงถึงความเป็นอัตลักษณ์เฉพาะถิ่น
ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวล้านช้าง และยังสามารถดำรงอยู่กับวิถีชีวิตในปัจจุบันอย่างน่าสนใจ จึงทำให้หน่วยงาน
ภาครัฐท้องถิ่นในจังหวัดเพชรบูรณ์ร่วมกันผลักดัน “ซิ่นหมี่ค่ันไทหล่ม” หรือที่ชาวบ้านเรียกกันว่า “ซิ่นหัวแดงตีนก่าน” 
ผ้าทอทีเ่ป็นอัตลักษณ์ผ้าไทยประจำพ้ืนถิ่นของชาวอำเภอหล่มเก่า ที่แฝงไปด้วยคุณค่าในเรื่องราวเชิงประวัติศาสตร์
ท้องถิ่น ทั้งยังมีบทบาทสำคัญคือการทอผ้าถือเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตชาวไทหล่ม โดยเฉพาะการวัดคุณค่าแก่
หญิงสาว ซึ่งสมัยก่อนผู้หญิงชาวไทหล่มต้องฝึกฝนการทอผ้าเพ่ือใช้ในครอบครัว และเตรียมไว้สำหรับใช้ในงาน
แต่งงานของตนเองอีกด้วย (กุลิสรา  ปองเพียร, ๒๕๖๐) 
  ซิ่นหมี่คั่น ของชาวไทหล่ม มีลักษณะเด่น คือ แนวของลวดลายจะเป็นแนวทางตั้งไม่ขวางกันกับตัวซิ่น 
หัวซิ่นจะนิยมย้อมด้วยสีแดงที่ได้มาจากครั่งหรือฝาง ลวดลายหัวซิ่นนิยมขิดลายหรือมัดย้อม ในส่วนตัวซิ่นจะ
ทอเป็นลายตั้งหรือทางล่องสลับลวดลายที่เกิดจากการมัดหมี่ และตีนซิ่นก่าน (ก่าน หมายถึง แนวขวาง) ที่นิยม
ทอด้วยเส้นยืนที่มีสีตัดกับตัวซิ่นลักษณะลายทางขวางจึงเรียกว่า ตีนก่าน หรือเชิงก่าน ทั้งหมดนี้รวมกันเรียกว่า 
“ซิ่นหัวแดงตีนก่าน” (กุลิสรา  ปองเพียร, ๒๕๖๐) 
  ลวดลายของ ซิ่นหมี่ เกิดจากกระบวนการที่เรียกว่า “การมัดหมี่” เป็นลักษณะของการประดิษฐ์ลวดลาย
ให้เกิดบนเส้นใย และนำมาทอโดยต้องใช้เทคนิคและประสบการณ์ความชำนาญในการเล็งเส้นด้ายให้เกิดลวดลาย
ตามที่ต้องการ 
 เส้นฝ้ายที่นำมาทอส่วนใหญ่มาจากการปลูกฝ้าย เลี้ยงไหม หลังจากว่างงานไร่งานนาซึ่งส่วนใหญ่จะ
เริ่มปลูกในช่วงเดือนมิถุนายน และจะเก็บเกี่ยวในช่วงตุลาคมถึงพฤศจิกายน หลังจากที่เก็บดอกฝ้ายแล้วจะ
นำไปตากแดดให้แห้งสนิทก่อนเพื่อให้ดอกฝ้ายพองฟูและเพิ่มความเหนียวของปุยฝ้าย จากนั้นก็แยกเมล็ดออก
จากปุยฝ้าย เรียกว่า หีบฝ้าย โดยใช้อุปกรณ์แยกเมล็ดออกจากปุยฝ้ายเรียกว่า อิ้ว การแยกเมล็ดออกจากปุย
ฝ้ายเป็นการแยกอย่างละเอียดซึ่งมีการแบ่งทั้งเมล็ดและปุยในขณะที่แยกเมล็ดออกจากปุยนั้นก็จะได้เมล็ดพันธุ์
เพ่ือทำการปลูกในครั้งต่อไป เมื่อได้ปุยฝ้ายแล้วนำมาดัดและคลึงกับไม้กระดานให้เป็นแท่งต่อจากนั้นก็นำมาปั่น
ฝ้ายให้เป็นเส้นสำหรับใช้ทอผ้า (กลุิสรา  ปองเพียร, ๒๕๖๐)  
 การย้อมสีเส้นฝ้าย จะหาจากวัตถุดิบตามธรรมชาติที่อยู่ให้หมู่บ้าน เช่น 
  สีดำ   ได้มาจาก ลูกมะเกลือ และหม้อนิล 
  สีเหลือง   ได้มาจาก แก่นขนุน และไม้เข 
  สีแดง   ได้มาจาก ขี้คลั่ง 
  สีน้ำตาลเทา  ได้มาจาก ต้นจามจุรี (ต้นฉำฉา) 
  สีน้ำตาลทรายแดง ได้มาจาก กากมะพร้าว 



[๑๔๓] 

  สีน้ำเงิน   ได้มาจาก ต้นคราม 
  สีฟ้า   ได้มาจาก ใบคราม 
  สีเหลืองไพร  ได้มาจาก ใบมะพูด 
  สีกากีแกมเขียว  ได้มาจาก เปลือกเพกา และแก่นขนุน 
  สีเทาอ่อน - แก่  ได้มาจาก โคลน 
  สีเขียวอ่อน  ได้มาจาก เปลือกมะพร้าวอ่อน ใบมะม่วง และใบยูคา 
  สีเขียว   ได้มาจาก ใบหูกวาง เปลือกสมอ ใบบวบ และใบแค 
 แต่เนื่องจากปัจจุบันเกิดปัญหาทางด้านสิ่งแวดล้อมถูกทำลาย เป็นเหตุให้การหาวัตถุดิบไม่ได้ง่าย
เหมือนในอดีตผนวกกับความก้าวหน้าทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีที่สามารถผลิตสีเคมีออกมาได้
เทียบเคียงกับสีธรรมชาติ และให้สีสันที่สวยงาม ติดคงทน ทั้งยังช่วยให้กลุ่มทอผ้าประหยัดเวลาและเพิ่มอัตรา
การผลิตผ้าได้ปริมาณมากข้ึน 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[๑๔๔] 

ขั้นตอนการทอผ้า 
๑. การเข็นฝ้ายให้เป็นเส้น ด้วยอุปกรณ์ที่เรียกว่า “หลา” 

 
 
  
 
   
 
 

 
 
 
 

 

การเข็นฝ้ายให้เป็นเส้นด้วยอุปกรณ์ “หลา” 
 

 หลา คือ เครื่องมือประกอบด้วยวงล้อ มีแกนยื่นออกมาสำหรับใช้มือหมุนจากล้อม มีเชือก โยง
ประกอบกับแกนเหล็กใช้สำหรับเข็น (ปั่น) ฝ้ายที่คัดเมล็ดออก (อ้ิวฝ้าย) ให้เป็นเส้นปัจจุบันชาวไทหล่มใช้ด้ายที่ซื้อ
สำเร็จและนำมาใช้ประกอบกับกงเพ่ือดึงเส้นด้ายเข้าหลอดสำหรับใส่กระสวย 
 ๒. การปั่นด้ายเข้าหลอดกระสวยเป็นเส้นพุ่ง 

  นำเส้นด้ายที่ผ่านกระบวนการมัดย้อมใส่กงที่ละกำ และจัดเส้นด้ายให้เป็นระเบียบไม ่

ยุ่งพันกัน นำหลอดด้ายเปล่าใส่ในแกนเหล็กของหลา แล้วหมุนหลาเพื่อให้เส้นด้ายจากกงเข้ามาอยู่ในหลอด
ด้ายจนเต็ม หรือจนหมดกำ และนำหลอดด้ายไปใส่ในกระสวยเพื่อเตรียมทอเป็นเส้นพุ่ง 



[๑๔๕] 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

   
 

การนำเส้นด้ายออกจากกงให้มาอยู่ในหลอดกระสวย 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

การนำเส้นด้ายออกจากกงให้มาอยู่ในหลอดกระสวย: ๑ 
 
 
 
 
 
 
 



[๑๔๖] 

๓. การทำเส้นยืนขึ้นกี่ 

เริ่มจากการค้นไหมบนหลักเฝือเพื่อทำเส้นยืนขึ้นกี่ เฝื่อคือเครื่องมือที่จัดด้ายเพื่อให้ได้ความ
ยาวและกว้างตามขนาดหน้าผ้าที่ต้องการ  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

การค้นไหมบนหลักเฝือเพ่ือทำเส้นยืนขึ้นกี่ 
 
 
 
 



[๑๔๗] 

๔. การใส่ “ฟันหวี” หรือ “ฟืม” 

คือการนำเส้นด้ายทั้งหมดจากการค้นไหมบนหลักเฝือมาใส่ในช่องฟันหวี หรือ ฟืม  แล้วม้วน
เข้าเพลา เป็นการนำเส้นไหมหรือฝ้ายที่ใส่ในฟันหวีแล้วมาหวีให้เส้นไหมหรือฝ้ายตึงเสมอกัน แล้วม้วนเข้าเพลา
ในขณะที่ม้วนต้องทำให้เส้นไหมหรือฝ้ายตึงเสมอกันทั้งซ้ายและขวา 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1 

การนำเส้นด้ายทั้งหมดจากการค้นไหมบนหลักเฝือมาใส่ในช่องฟันหวี หรือ ฟืม 
 
 
 
 



[๑๔๘] 

๕. การเก็บตะกอ 

เส้นไหมหรือฝ้ายยืน จะแบ่งออกเป็นสองส่วนเท่า ๆ กัน ทั้งบนและล่างเริ่มเก็บตะกอล่างก่อน
จำนวน ๒ ตับ และตะกอบนอีก ๒ ตับ เมื่อเก็บตะกอเรียบร้อยแล้วต้องผูกตะกอแต่ละตับไว้กับไม้หูก เพื่อใช้
เท้าเหยียบสลับขึ้นลงในการสานเส้นยืนกับเส้นพุ่งให้แน่น และแต่งกี่ให้ได้องศาเพื่อให้ริ้วผ้าที่ทอออกมาเรียบ
เสมอกัน 

 

 

การเก็บตะกอสองส่วนเท่า ๆ กัน ทั้งบนและล่าง 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ไม้เหยียบหูก 
 
 



[๑๔๙] 

 ๖. การทอผ้า 

 เป็นการสานเส้นไหมหรือฝ้ายระหว่างเส้นยืนกับเส้นพุ่ง จะสานขัดกันโดยการเหยียบหูกที่ผูกติด
กับตะกอ (เหยียบขึ้น สลับกับ เหยียบลง) จะทำให้เส้นไหมหรือฝ้ายแยกออกจากกันแล้วใช้กระสวยพุ่งสานขัดลาย
ผ้าและจะถูกกระทบให้แน่นด้วยฟืม ซึ่งกลุ่มทอผ้า “ซิ่นหมี่คั่น” ไทหล่ม จะต้องใช้เทคนิคและความชำนาญเป็น
พิเศษ เนื่องจากด้ายเส้นพุ่งเกิดจากกระบวนการหมัดหมี่และนำไปย้อมให้เกิดลายบนเส้นด้าย ช่างทอจึงต้องใช้
สายตาเล็งหรือขยับเส้นด้ายเพื่อให้ได้ลวดลายตามท่ีต้องการ   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ทอซิ่นหมี่ “ค่ันโบราณ” ด้วยการเล็งเส้นด้ายเพื่อสร้างสรรค์ลวดลาย 
 

 และเพ่ือให้ได้ลวดลายที่สวยงาม กลุ่มสมาชิกทอผ้าจะมี “ไม้ค่ันผัง” หรือไม้ไผ่ตรงที่มีความยาวประมาณ 
๑ เมตร ปลายไม้ใช้มีดเหลาให้เว้าเพื่อตรึงหน้าผ้าทั้งสองด้าน เพื่อให้ลวดลายที่ได้จากการทอผ้ามีความเรียบ
และสม่ำเสมอ ถือเป็นภูมิปัญญาชาวบ้านที่แฝงไปด้วยประสบการณ์การลองผิดลองถูก และสามารถสืบทอดจน
มาถึงปัจจุบัน 
 



[๑๕๐] 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ไม้ค่ันผัง เพ่ือตรึงหน้าผ้าทั้งสองด้านขณะทอ 



[๑๕๑] 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

ทอซิ่นหมี่ “ค่ันโบราณ” ไทหล่ม: ๑ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ทอซิ่นหมี่ “ค่ันโบราณ” ไทหล่ม: ๒ 
 
 
 
 
 



[๑๕๒] 

“ผ้าทอ” กับความเชื่อ พิธีกรรม  
  พิธีแต่งงาน 
   สมัยโบราณหญิงสาวไทหล่มคนใดที่จะออกเรือนหรือแต่งงาน ตามประเพณีจะต้องมีการจัดเตรียม
ทอผ้าเพื่อนำไว้ใช้สำหรับประกอบพิธีกรรมแต่งงาน และไหว้ญาติผู้ใหญ่ หรือชาวไทหล่มจะเรียกว่า “เครื่องสม
มา” โดยเจ้าสาวจะเป็นผู้ทอขึ้นด้วยตนเอง และมีกลุ่มเพ่ือนเจ้าสาวมานั่งช่วยกันทอใต้ถุนบ้าน อาจมีบ้างบางครั้ง
ที่ฝ่ายเจ้าบ่าวหรือเพื่อนเจ้าบ่าวจะมานั่งเฝ้าโดยการเป่าแคนให้กลุ่มหญิงสาวได้ฟัง เพื่อผ่อนคลาย ดังคำผญา
ของผู้เฒ่าไทหล่ม กล่าวว่า “ผู้หญิงทอผ้าผู้บ่าวเป่าแคน” และสิ่งที่จะต้องจัดเตรียมขึ้นประกอบพิธีแต่งงานมี
ดังนี้ 

- ผ้าขาวม้า ๒๐ ผืน  

- ซิ่นหมี่คั่น สมัยโบราณจะมีมูลค่าผืนละ ๑๐ สลึง ภายใน ๑ วันจะสามารถทอได้ประมาณ ๔ ผืน 

แต่ที่ใช้ในพิธีแต่งงาน จะใช้แค่ ๒ ผืน เท่านั้น ผืนที่หนึ่งใช้สำหรับนุ่งห่มของเจ้าสาว ส่วนอีกผืนจะใช้เวลา

อาบน้ำ  

- ผ้าห่ม ๑ ผืน 

- ที่นอนที่ทำจากนุ่น ๑๐ หัว 

- ผ้าคลุมไหล่ ๑ ผืน 

- ย่าม ๑ ใบ  

(จำหรัด สาพู, ๒๕๖๐) 
 

  พิธีกรรมในงานศพ  
   พิธีกรรมงานศพ ชาวไทหล่มจะย้อมผ้าด้วยหม้อนิลและทอเป็นผ้าฝ้ายสีดำไว้สำหรับใช้ประกอบพิธี
ภายในงาน และครอบครัวผู้ตายจะทอผ้าไว้สำหรับคลุมศพให้คนในครอบครัวหากมีการเสียชีวิต (ลิตร แก้วพวง, 
๒๕๖๐) 
    

  พิธีกรรมในงานบวช 
  สำหรับงานบวชจะต้องใช้ผ้าไตรในการประกอบพิธี และญาติฝ่ายชายจะต้องทอผ้ากันเอง โดย
ชาวบ้านจะทำการเลี้ยงไหมพ้ืนบ้าน (ไหมเหลือง) และปลูกหม่อนเพ่ือใช้สำหรับเอาไว้เลี้ยงไหมชาวไทหล่มถือว่าการ
บวชนั้นได้บุญกุศลมาก ผู้บวชจะได้สร้างกุศลให้แก่บิดามารดาซึ่งมีความเชื่อกันว่าลูกชายที่บวชเรียนสามารถช่วยให้
บิดามารดาได้เกาะชายผ้าเหลืองขึ้นสวรรค์ “ผ้า” จึงถือเป็นส่วนสำคัญเกี่ยวกับพิธีบวช  (สมภาร พรมคำ, ๒๕๖๐) 
 
 
 
 



[๑๕๓] 

ประเพณีออกพรรษา หรือ ออกวัสสาของชาวไทหล่ม 
จัดทำขึ้นในวันขึ้น ๑๕ ค่ำ เดือน ๑๑ ในวันนี้พระสงฆ์มาร่วมกันทำพิธีออกวัสสาปวารณา คือ การเปิด

โอกาสให้มีการว่ากล่าวตักเตือนกันได้ ภายหลังจากนั้นพระภิกษุสามเณร ส่วนมากจะแยกย้ายกันไปอยู่ในที่ต่าง ๆ 
ตามใจชอบ และบางรูปอาจจะลาสิกขาบท โอกาสที่พระภิกษุสามเณรจะอยู่พร้อมกันที่วัดมาก ๆ เช่นนี้ย่อมหา
ยาก ชาวบ้านจึงถือเป็นสำคัญ ถือโอกาสไปทำบุญที่วัดเป็นพิเศษ และในช่วงระยะเวลาออกพรรษา ชาวบ้านจะ
หมดภาระในการทำไร่นา และอากาศสดชื่นเย็นดีจึงถือโอกาสทำบุญโดยพร้อมเพรียงมีการเทศน์ และถวายผ้า
จำนำพรรษา ซึ่งเป็นผ้าที่จะนำมาถวายพระภิกษุที่อยู่จำพรรษาครบ ๓ เดือน 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

การทอผ้าไตรจีวรสำหรับประกอบพิธีกรรมของชาวไทหล่ม: กลุ่มทอผ้าบ้านติ้ว 
 

ประเพณีสงกรานต์ 
ชาวไทหล่ม จะนิยมทอผ้าขาวม้า ผ้าซิ ่นหมี ่คั ่น ผ้าจก เพื ่อใช้เป็นเครื ่องแสดงการตอบแทน  

พระคุณท่านแก่ผู้เฒ่าผู้แก่ ที่ท่านได้ให้พรแก่ลูกหลาน ถ้าเป็นคนมีฐานะก็จะมอบผ้าไหม ผ้าจก เป็นเครื่อง
สักการะ และยังมีการทอตุง (ธง) ถวายวัดในวันสงกรานต์ เพราะชาวบ้านถือว่าตุง (ธง) เป็นของสูงถ้าได้ทำ
ถวายพระแล้วจะได้กุศลมาก  
 

 
 
 
 
 
 
 



[๑๕๔] 

ประเพณีบุญกฐิน/ผ้าป่า 
ในอดีตเมื่อก้าวเข้าสู่ประเพณีบุญกฐินและผ้าป่า ชาวไทหล่มจะทำการทอผ้าไตรจีวร และทอตุง 

(ธง) เพื่อนำไปถวายที่แด่พระสงฆ์ที่วัดในหมู่บ้าน และจะทออย่างต่ำจำนวน ๕ ผืน โดยมีความเชื่อว่าการถวายผ้า
ไตรจีวร และตุง (ธง) จะช่วยให้ผู้ถวายเกิดอานิสงส์ผลบุญไม่ให้ตกนรก และจะนำพาไปพบสวรรค์ ซึ่งเป็นความ
เชื่อของชาวไทหล่ม   

 

การทอตุง (ธง) สำหรับใช้ในงานประเพณีชาวไทหล่ม: กลุ่มทอผ้าบ้านติ้ว 
 

ลักษณะของลวดลาย “ซิ่นหม่ีคั่น” ไทหล่ม 
 ผู้ศึกษาได้ทำการลงพื้นที่สัมภาษณ์กลุ่มทอผ้าบ้านภูผักไซ่ อำเภอหล่มเก่า และกลุ่มทอผ้าบ้านติ้ว 
อำเภอหล่มสัก พบว่าลวดลายที่เกิดขึ้นบนผืนผ้าเป็นลวดลายเดียวกัน มีชื่อเรียกเหมือนกัน และบางลายไม่
สามารถให้ความหมายได้ โดยชาวบ้านอ้างว่าเป็นลวดลายที่ได้มาจากการสืบทอดของบรรพบุรุษที ่อยู่
เวียงจันทน์และหลวงพระบาง ผู้ศึกษาสามารถสรุปลวดลายและจัดการเป็นหมวดหมู่ออกเป็น ๖ กลุ่มพอสังเขป
ได้ดังนี ้
   ๑. ลวดลายที่เกี่ยวกับสิ่งของเครื่องใช้ ได้แก่ 

 ๑.๑ ลวดลายเฟ้ืองถ้วย 
 ๑.๒ ลวดลายตะขอ หรือลวดลายขอ 
 ๑.๓ ลวดลายขาเปียร์ 
 

   ๒. ลวดลายเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา 
 ๒.๑ ลวดลายหอปราสาท 
 ๒.๒ ลวดลายบันไดนาค 
 ๒.๓ ลวดลายนาคน้อย หรือลวดลายพญานาคราช 



[๑๕๕] 

  ๓.  ลวดลายเกี่ยวกับพันธุ์พฤกษศาสตร์ 
  ๓.๑ ลวดลายดอกแก้ว 
  ๓.๒ ลวดลายกระจับ หรือ ลวดลายหมากจับ 
  ๓.๓ ลวดลายกระจับคู่ 
 

 ๔. ลวดลายเกี่ยวกับสัตว ์
  ๔.๑ ลวดลายหงส์ 
  ๔.๒ลวดลายเอ้ีย หรือปลาไหล 
 

 ๕. ลวดลายความเชื่อท้องถิ่น 
 ๕.๑ ลวดลายตุ้ม 
 ๕.๒ ลวดลายตุ้มปีก 
 

 ๖. ลวดลายที่ไม่พบความหมาย 
 ๖.๑ ลวดลายกล่อม 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



[๑๕๖] 

ลวดลายที่เกี่ยวกับสิ่งของเครื่องใช้ 
 

ลาย คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๑. ลวดลายเฟ้ืองถ้วย   

 

มีลักษณะคล้ายกับถ้วย ชาม ที่ใช้ในชีวิตประจำวันในสมัยโบราณกาล ซ่ึงถ้วย

ดังกล่าวจะมีรอยแตก บิ่น ออกเป็นส่วน ๆ ซ่ึงเกิดจากการใช้งาน 

 

๒. ลวดลายตะขอ หรือลายขอ  
 

มีลักษณะคล้ายตะขอซ่ึงในอดีตชาวบ้านจะนำอุปกรณ์นี้มา ใช้ในชีวิตประจำวัน 

โดยการนำตะขอ มาใช้ในการจับสัตว์เพ่ือนำมาประกอบอาหารในการดำรงชีวิต

ของคนในครอบครัว 
 

 
 



[๑๕๗] 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๓. ลวดลายขาเปีย  
 

 

 
 
 

 

 

มีต้นแบบมาจากขาเปียซ่ึงเป็นอปุกรณ์ในการกรอฝ้ายออกจากไน มีใช้ในสมัย 
โบราณ 
 

 
ลวดลายเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๑. ลวดลายหอปราสาท 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

มีลักษณะเหมือนบุษบก มีความสวยงาม เป็นที่ประดิษฐานของพระพุทธเจ้า และ
เป็นที่อยู่ของเทพยดาในสวรรค์ ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อเรื่องศาสนา ชาวไทหล่ม
จึงมีประเพณีแห่ปราสาทผ้ึง เพ่ือหวังให้ตนเองได้ไปอยู่เมื่อเสียชีวิต 
 
 



[๑๕๘] 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๒. ลวดลายบันไดนาค  
 

 

 
 
 

 

 

 

ลายท่ีได้มาจากการจินตนาการบนัไดโบสถ์หรือบันไดวัดในสมัยโบราณ 

 

๓. ลวดลายนาคน้อย หรือ
ลวดลายพญานาคราช 
 

  
 

ลวดลายนาคน้อย หรือลวดลายพญานาคราช มาจากความเชื่อทางศาสนาและ
จินตนาการเกี่ยวกับสัตว์ชนิดนี้มีจริงและถูกยกย่องนำมาเป็นชื่อขานเรียกผู้ที่จะ
บวชในพระพุทธศาสนาว่า “นาค” หรือผู้บันดาลให้ฝนตกต้องตามฤดูกาล ซึ่งนำ
ความอุดมสมบูรณ์มาให้กับชาวโลก 
 

 
 
 
 
 



[๑๕๙] 

ลวดลายเกี่ยวกับพันธุ์พฤกษศาสตร์ 
 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๑. ลวดลายดอกแก้ว  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   

ดอกแก้ว คือดอกไม้ท่ีชาวไทหล่มนิยมปลกูเพ่ือถวายพระสงฆ์ เป็นดอกที่นิยมปลกู
ในชุมชน ชาวบ้านจึงเกิดการจินตนาการสร้างสรรค์ออกมาเป็นลายดอกแก้วอยู่บน
ผืนผ้าของหญิงสาว  

 

๒. ลวดลายกระจับ หรือ      
หมากจับ 
 

  

  

กระจับ หรือลวดลายหมากจับ เป็นไม้น้ำมีอยู่ทั่วไปในพื้นนา รูปร่างดอกกระจับเป็น
สี่แฉกเล็ก ๆ จึงถ่ายทอดออกมาเป็นลายหม ี
 

 
 
 
 



[๑๖๐] 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๓. ลวดลายกระจับคู่  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   

 

ความหมายเดียวกันกับกระจับหรือหมากจับ เพียงแต่ชาวบ้านนำลวดลายมา
สร้างสรรค์ต่อลายเพ่ือให้เกิดความหลากหลายขึ้น  

 

ลวดลายเกี่ยวกับสัตว ์

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๑. ลวดลายหงส์  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   

ลวดลายหงส์ เป็นจินตนาการถึงป่าหิมพานต์ที่มีสัตว์หลากหลายชนิดรวมถึงหงส์  
ที่มีความงดงาม และอ่อนช้อย 
 
 
 
 
 



[๑๖๑] 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๒. ลวดลายเอี้ย หรือลาย
ปลาไหล 

 
 
 
 
 
 ลวดลายเอี้ย มีลักษณะเหมือนปลาไหล และสายธารตามท้องไร่ท้องนา 

 
ลวดลายความเชื่อท้องถิ่น 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

๑. ลวดลายตุ้ม  
 
 
 
 
 

เป็นลายที่ใช้สื่อความหมายถึงการมาตุ้มมาโฮมของพี่น้องชาวไทหล่มที่รักและ
สามัคคีกัน อยู่ท่ีใดก็คือพ่ีน้องพวกเดียวกัน 
 

 

๒. ลวดลายตุ้มปีก 

 

ความหมายเดียวกัน เพียงแต่ผู้ทอสร้างสรรค์และต่อยอดจินตนาการเพื่อให้เกิด
ลวดลายท่ีหลากหลาย 

 



[๑๖๒] 

ลวดลายที่ไม่พบความหมาย 
 

ลาย  คำบรรยาย /ภาพประกอบ 
 

 

๑. ลวดลายกล่อม 
 
 
 
 
 
 

ชาวบ้านไม่สามารถตอบได้ว่าคือลายอะไร เพียงแต่เป็นลายท่ีผู้เฒ่าผู้แก่สืบทอดต่อ
กันมา 

 

(กุลิสรา  ปองเพียร, ๒๕๖๐) 
 

 ลักษณะการแต่งกายของผู้ชายชาวไทหล่ม 
การแต่งกายไทหล่ม เจ้าขุนมูลนายหรือผู้มีฐานันดรศักดิ์ ใช้ผ้าไหมเป็นอาภรณ์เสื้อแขนยาวคอตั้ง 

ภายหลังมาก็ใช้เสื้อราชปะแตน ถ้าเป็นขั้นเจ้าเมืองและหัวหน้าทัพก็จะสวมหมวกแม่ทัพแบบล้านช้าง หรือที่
ทางล้านนาเรียกว่า “กุบละแอ” หรือหมวกพระราชทานจากพระเจ้าแผ่นดินสยาม นุ่งเหน็บโจงกระเบนผ้าไหม
พ้ืนนิยมสีโทนม่วงและแดงช้ำ มีสร้อยคอและสร้อยสังวาลย์ประดับร่างกายตามฐานะ  

ส่วนชาวบ้านธรรมดาสมัยก่อนจะใส่เสื้อหม้อห้อม เจาะรังดุม มีกระดุมทำจากกะลามะพร้าว บางทีก็
ใช้ไม้กลัด กลัดเป็นทางลงมาแทนกระดุมโดยเฉพาะเสื้อที่ทอจากผ้าฝ้ายเนื้อผ้าจะห่างจึงจะใช้ไม้กลัด กลัดได้ 
เป็นเสื้อคอกลมแหว่งข้าง นุ่งกางเกงขาก๊วย หรือกางเกงหัวโหล่ง หรือหัวโล่ง คนแก่จะนุ่งผ้าโจงกระเบน แต่จะ
นุ ่งแบบหยักรั้ง (นุ ่งเหมือนโสร่งแต่ดึงชายผ้าขึ ้นมาเหนือเข่า) เพื ่อจะได้ก้าวขาได้สะดวก ทะมัดทะแมง   
(ชมรมอนุรักษ์ศิลปะวัฒนธรรมไทหล่ม กลุ่มมูลมังวัดท่ากกแก) 

 

ลักษณะการแต่งกายของผู้หญิงชาวไทหล่ม 
การแต่งกายของผู้หญิงไทหล่ม สำหรับผู้หญิงชาวบ้านธรรมดา ทอผ้าไม่เป็น ไม่มีฝ้าย จะใส่เสื้อจับจีบ 

(มีสายเหมือนสายเดี่ยว) เรียกว่า เสื้อห้อย ย้อมสีด้วยใบครามเรียกว่า  สีขี้ม้า นุ่งผ้าซิ่น สำหรับคนที่มีฐานะดี
หน่อยก็จะมีเสื ้อชั ้นนอก มีทั ้งแขนสั ้นและแขนยาว มีทั ้งแบบคอปกหรือไม่มีก็ได้  ถ้าเป็นคนที่มีเงินเป็น
ข้าราชการ เจ้านายก็จะซื้อเสื้อผ้าจากกรุงเทพ เป็นผ้าดอก ผ้าลาย ภรรยาปลัด ภรรยานายอำเภอ ครูอาจารย์
ส่วนมากจะใส่เป็นผ้าซิ่นและคาดเข็มขัด ไม่เย็บเข้ารูป เรียก “สเกิร์ต” ชาวบ้านใส่ผ้าซิ่น  ผ้าถุง คาดเข็มขัด 
ข้าราชการในสมัยก่อนจะนุ่งผ้าม่วงแบบโจงกระเบน ใส่ถุงเท้าขาวรองเท้าดำ เวลามีงานเจ้านายจะนุ่งโจง
กระเบน นุ่งผ้าลายตราหนุมาน ซึ่งตอนนั้นถือว่ามีราคาแพง คนไทหล่มเปลี่ยนมานุ่งผ้าถุง ตอนสมัยจอมพล  
ป.พิบูลสงคราม ห้ามเคี้ยวหมาก ต้องใส่หมวกออกจากบ้านถ้าไม่สวมหมวกจะถูกจับ เมื่อทางการห้ามใส่โจง
กระเบน ชาวบ้านจึงนำผ้าลายมาตัดเป็นผ้าถุง (ชมรมอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมไทหล่ม กลุ่มมูลมังวัดท่ากกแก) 



[๑๖๓] 

งานหัตถกรรม 
ตำบลหล่มเก่า อำเภอหลม่เก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ 

 
ภูมิปัญญาท้องถิ่นเกี่ยวข้องกับการที่มนุษย์ได้รู้จักวิธีการนําวัตถุดิบที่อยู่ใกล้ตัวมาดัดแปลง เป็น

สิ่งของเครื่องใช้จากข้ันตอนที่ง่ายจนวิวัฒนาการสู่ความละเอียดอ่อน ประณีตงดงามในเชิงศิลปะและประโยชน์
ใช้สอย จนสามารถสนองความต้องการของมนุษย์ได้เป็นอย่างดีและสืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน กรรมวิธีดังกลา่ว
ช่วยทำให้มนุษย์ได้ผลิตสิ่งของเครื่องใช้ต่าง ๆ ไว้เป็นจำนวนมาก โดยเรียกสิ่งประดิษฐ์นั้นว่า หัตถกรรม อัน
หมายถึง การสร้างสิ ่งของเครื ่องใช้ด้วยมือ เครื ่องมือ และภูมิปัญญาเพื ่อให้ได้มาซึ ่งประโยชน์ใช้สอย ใน
ชีวิตประจำวัน (กนกพร ฉิมพลี, ๒๕๕๕) 

นอกจากภูมิปัญญาแล้วมนุษย์เมื่ออยู่รวมกันก็มีวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน การพัฒนาของมนุษย์ได้มี
การเปลี่ยนไปตามยุคสมัย ในแต่ละชนชาติก็มีความเชื่อและความศรัทธาที่แตกต่างกันออกไป สิ่งเหล่านี้ล้วน
ได้รับอิทธิพลมาจากสิ่งแวดล้อมภายนอกที่เข้าสู่สังคม รับเอาแบบปฏิบัติที่หลากหลายเข้ามาผสมผสานในการ
ดำเนินชีวิต ประเพณีจึงเรียกได้ว่าเป็นวิถีแห่งการดำเนินชีวิตของสังคม โดยเฉพาะศาสนา ซึ่งมีอิทธิพลต่อ
ประเพณีไทยมากที่สุด และชี้ให้เห็นว่าชาวไทยให้ความสำคัญในการบำรุงพุทธศาสนาด้วยศิลปกรรมที่งดงาม 
เพ่ือใช้ในพิธีกรรมทางศาสนาตั้งแต่โบราณกาลมา (บัญชา ธนบุญสมลัติ, ๒๕๕๒) 

การแสดงความเคารพบูชาในศาสนาพุทธก็มีกิจกรรมที่แตกต่างกันออกไปดังที่ได้กล่าวมาแล้ว แต่สิ่ง
หนึ่งที่ได้รับการยึดถือปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาของชาวไทหล่ม ในจังหวัดเพชรบูรณ์ก็คือ การทำบายศรี และ
ขันหมากเบ็ง หรือขันหมากเบญจ์ นอกจากนี ้ย ังมีงานหัตถกรรมที ่นิยมทำกันเพื ่อใช้ในพิธ ีกรรม เช่น  
ขันกะหย่อง และตุง หรอืธง  

ผู้เรียบเรียงได้ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลที่กล่าวมาข้างต้น และจะนำเสนอเป็นลำดับ ดังนี้ 
๑. บายศรี 
๒. ขันหมากเบ็ง 
๓. ขันกระหย่อง 
๔. ทุง, ตุง หรือธง 

 

บายศรี 
ศิลปะงานใบตอง เป็นศิลปะควรค่าแก่การอนุรักษ์ วิถีชีวิตของคนไทยยังมีความผูกพันกับการทำ

บายศรีสู่ขวัญ ที่ได้รับการสืบทอดมาจนถึงทุกวันนี้ อีกประการหนึ่งเวลามีงานบุญต่าง ๆ มักจะพบเห็นการบายศรี
สู่ขวัญเพื่อความเป็นสิริมงคล สร้างขวัญและกําลังใจที่จะดำรงชีวิตอย่างปกติสุข จากความตั้งใจ มีใจรักและที่
สำคัญเห็นว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่าและเป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่น จึงได้เพียรพยายามอย่างมาก เพ่ือจะต้องทำบายศรี
ให้ได ้และได้ฝึกหัดทำจากผู้เฒ่าผู้แก่ในชุมชน เวลามีงานบุญก็จะไปช่วยทำเป็นการฝึกฝนไปในตัว ฝึกฝนบ่อย ๆ  
จนเกิดความชํานาญจนสามารถจัดบายศรีได้อย่างสวยงาม และประณีต อานิสงส์จากการทำบายศรี เป็นการ



[๑๖๔] 

ฝึกสมาธิ ความใจเย็น บายศรีจึงจะมีความสวยงามและทรงคุณค่าในความเป็นไทย ผลงานที่เป็นที่ยอมรับ
สามารถจัดทำบายศรีใบตองหลายรูปแบบ เมื่อมีงานวัด งานมงคล หรืองานบายศรีสู่ขวัญให้กับแขกผู้มาเยอืน 
จนได้รับการความเชื่อถือในฝีมืออันวิจิตรบรรจง และไว้วางใจให้จัดทำบายศรีเพื่อนําไปประกอบพิธี 

ส่ิงท่ีต้องเตรียมในการทำบายศรี 
๑. ใบตอง 
๒. ถ้วย 
๓. กาละมังสำหรับแช่ใบตองไม่ให้เหี่ยว 
๔. ไม้ปลายเเหลม 
๕. ดอกไม ้
๖. กรรไกร 
๗. ลวดเย็บกระดาษ 
การเลือกและการทำความสะอาด 
ใบตองที่นำมาใช้สำหรับทำบายศรี มักนิยมใช้ใบตองจากกล้วยตานี เนื่องจากเป็นใบตองที่มีลักษณะ

เป็นเงา มันวาว เมื่อโดนน้ำจะยิ่งเกิดประกายสีเขียวเข้มสวยงามยิ่งขึ ้น และที่สำคัญใบตองจากกล้วยตานี  
มีความคงทน ไม่แตกง่าย ไม่เหี่ยวง่าย สามารถนำมาพับม้วนเป็นรูปลักษณะต่าง ๆ ได้ง่าย และสามารถเก็บไว้ 
ได้นานหลายวัน หรือถ้ารักษาโดยหมั่นพรมน้ำบ่อย ๆ ใบตองกล้วยตานี จะสามารถคงทนอยู่ได้นานเป็นสัปดาห์ 
เมื่อได้ใบตองกล้วยตานีมาแล้ว จะต้องนำมาทำความสะอาดก่อน ด้วยการเช็ด โดยใช้ผ้านุ่ม  ๆ เช็ดฝุ่นละออง
และสิ่งสกปรกต่าง ๆ ออกจากใบตองเสียก่อน โดยการเช็ดจะต้องใช้ผ้าเช็ดตามรอยของเส้นใบไปในทางเดียว 
อย่าเช็ดกลับไปกลับมา หรืออย่าเช็ดขวางเส้นใบเป็นอันขาด เพราะจะทำให้ใบตองเสียหาย มีรอยแตก และช้ำ 
ทำให้ไม่สามารถนำใบตองมาใช้งานได้เต็มที่ เมื่อเช็ดสะอาดดีแล้ว ก็ให้พับพอหลวม ๆ เรียงซ้อนกันไว้ให้เป็น
ระเบียบ เพื่อรอนำมาใช้งานในขั้นตอนต่อไป การฉีกใบตองเพื่อเตรียมทำกรวยบายศรีใบตองที่ได้ทำความสะอาด
เป็นที่เรียบร้อยแล้ว หยิบมาทีละใบ แล้วนำมาฉีกเพ่ือเตรียมไว้สำหรับม้วน หรือพับทำกรวยบายศรี 

การพับหรือฉีกใบตอง แบ่งเป็นสามประเภท คือ 
๑. ใบตองสำหรับทำกรวยแม่ ฉีกกว้างประมาณ ๒ นิ้วฟุต 
๒. ใบตองสำหรับทำกรวยลูก ฉีกกว้างประมาณ ๒ นิ้วฟุต 
๓. ใบตองสำหรับห่อ ฉีกกว้างประมาณ ๑.๕ นิ้วฟุต 
ใบตองแต่ละประเภท ควรฉีกเตรียมไว้ให้ได้จำนวนที่ต้องการ กล่าวคือ ถ้าทำพานบายศรี ๓ ชั้น  

ชั้นละ ๔ ทิศ (๔ ริ้ว) นั่นก็หมายถึงว่าจะมีริ้วทั้งหมด ๑๒ ริ้ว ในแต่ละริ้วจะประกอบด้วยกรวยแม่ ๑ กรวย และ 
กรวยลูก ๙ กรวย รวมทั้งสิ้น จะมีกรวยแม่ ๑๒ กรวย และ กรวยลูก ๑๐๘ กรวย นั่นเอง แสดงว่าจะต้องมีใบตอง
สำหรับทำกรวยแม่ ๑๒ ชิ้น ใบตองสำหรับทำกรวยลูก ๑๐๘ ชิ้น ใบตองสำหรับห่อ ๑๒๐ ชิ้น นั่นเอง แต่ใบตอง
สำหรับห่อจะต้องเตรียมไว้เพ่ือห่อริ้วอีก คือใน ๑ ริ้วจะประกอบไปด้วย กรวยแม่ ๑ กรวย กรวยลูก ๙ กรวย ซึ่ง
จะต้องมาห่อรวมกัน ดังนั้น จึงต้องเพ่ิมใบตองสำหรับห่ออีก ๑๒๐ ชิ้น รวมเป็นใบตองสำหรับห่อ ๒๔๐ ชิ้น 



[๑๖๕] 

การพับกรวย และห่อกรวย 
การพับ หรือห่อกรวย หมายถึง การนำใบตองที่ฉีกเตรียมไว้แล้วสำหรับพับกรวย มาพับโดยการพับ

กรวยแม่และกรวยลูกจะมีลักษณะวิธีการพับเหมือนกัน คือ การนำใบตองมาพับม้วนให้เป็นกรวยปลายแหลม 
เพียงแต่กรวยลูกจะมีการนำดอกพุดมาวางเสียบไว้ที่ส่วนยอดปลายแหลมของกรวยด้วย เมื่อพับหรือม้วน
ใบตองเป็นกรวยเสร็จในแต่ละกรวยแล้ว ให้นำลวดเย็บกระดาษมาเย็บใบตองไว้เพ่ือป้องกันใบตองคลายตัวออก
จากกัน แล้วเก็บกรวยแต่ละประเภทไว้จนครบจำนวนที่ต้องการ เมื่อได้กรวยแต่ละประเภทครบตามจำนวนที่
ต้องการแล้ว ก็นำกรวยที่ได้มาห่อ โดยการนำใบตองที่ฉีกเตรียมไว้สำหรับห่อมาห่อกรวย หรือเรียกอีกอย่างว่า 
ห่มผ้า หรือ แต่งตัวให้กรวยบายศรี การห่อริ้วบายศรี คือการนำกรวยแม่ และ กรวยลูกที่ได้ห่อกรวยไว้
เรียบร้อยแล้ว มาห่อมัดรวมเข้าไว้ด้วยกัน ที่นิยมทำกันใน ๑ ริ้ว จะประกอบด้วยกรวยแม่ ๑ กรวย กรวยลูก ๙ 
กรวย 

 

 
 

การพับกรวย และห่อกรวยบายศรี 
 

วิธีการห่อริ้ว มีการห่อคล้ายกับการห่อกรวยแม่หรือกรวยลูก 
แต่จะแบ่งวิธีตามลักษณะงานที่ได้เป็น ๒ วิธี คือ 
๑. ห่อแบบตรง คือการห่อโดยเริ่มต้นจากกรวยแม่ แล้ววางกรวยลูกไว้ด้านบนกรวยแม่เป็นชั้น  ๆ  

ทับกันขึ้นมา หรือหันกรวยลูกเข้าหาตัวผู้ห่อ การห่อแบบนี้จะได้ริ้วบายศรีค่อนข้างตรง และในช่วงตัวริ้วจะมี
รอยหยักของใบตองห่อเรียกว่า มีเกล็ด 

๒. ห่อแบบหวาน คือการห่อ โดยเริ่มต้นจากกรวยแม่ แต่วางกรวยลูกไว้ด้านล่างของกรวยแม่ และ
วางซ้อนด้านล่างลงไปจนครบ หรือหันกรวยแม่เข้าหาตัวผู้ห่อ โดยวางกรวยลูกลงด้านล่างจนครบนั่นเอง  
การห่อแบบนี้ จะได้ริ้วบายศรีเป็นลักษณะอ่อนช้อย งอน อ่อนหวาน 

เมื่อห่อริ้วจนเสร็จในแต่ละริ้วแล้ว จึงนำริ้วที่ได้ลงแช่ในน้ำผสมสารส้มที่เตรียมไว้ประมาณ ๒๐ นาที 
เพ่ือให้ใบตองเข้ารูปทรง อยู่ตัวตามท่ีได้พับและห่อ จากนั้น จึงนำไปแช่ในน้ำผสมน้ำมันมะกอกต่อไป เพ่ือให้ริ้ว
มีความเป็นมันวาว เน้นสีเขียวเข้มของใบตองมากขึ้น และมีกลิ่นหอมในตัวเอง 
 



[๑๖๖] 

การประกอบพานบายศรี 
การประกอบพานบายศรี ถือเป็นขั้นตอนสุดท้ายในการทำบายศรี คือการนำริ้วที่ทำเสร็จแล้วและแช่

ในน้ำผสมน้ำมันมะกอกแล้ว มาประกอบเข้ากับพานบายศรี ๓ ชั้นที่ได้เตรียมไว้ 
การน้ำริ้ว มาประกอบกับพานควรเริ่มต้นจากพานใหญ่สุด หรือพานที่วางอยู่ชั้นล่างสุดก่อน โดยการ

วางให้ริ้วอยู่บนพานให้มีระยะห่างเท่า ๆ กัน ๔ ริ้ว ( ๔ ทิศ ) ซึ่งจะยึดริ้วติดกับพานโดยใช้ไม้ปลายแหลมที่
เตรียมไว้แล้วมากลัด หรือเสียบจากด้านบนของริ้วให้ทะลุไปยึดติดกับโฟมท่ีรองไว้บนพื้นพาน 
การประกอบริ้วกับพานชั้นกลาง และชั้นบนสุดก็ใช้วิธีเดียวกัน แต่จะต้องให้ริ้วชั้นที่ ๒ วางสลับกับริ้วชั้นแรก 
และริ้วบนพานชั้นบนสุด ก็ให้สลับกับริ้วบนพานชั้นกลาง 

การประกอบริ้วกับพานชั้นบนสุด ให้ห่อใบตองเป็นกรวยขนาดใหญ่พอควรวางไว้เป็นแกนกลางของ
พาน เมื่อวางริ้วทั้ง ๔ ริ้วเสร็จแล้ว ให้รวบปลายสุดของริ้วทั้ง ๔ เข้าหากัน โดยมีกรวยที่ทำเป็นแกนกลางอยู่
ด้านใน แล้วนำใบตองม้วนเป็นกรวยขนาดใหญ่อีกกรวย มาครอบทับยอดทั้ง ๔ ของริ้วไว้ ซึ่งจะทำให้พาน
บายศรีที่ได้มียอดแหลมที่สวยงามและมั่นคง 

จากนั้นจึงนำใบไม้ (ส่วนใหญ่จะนำใบไม้ที่มีชื่อเป็นมงคล เช่น ใบเงิน ใบทอง) มาวางรองบนพาน 
เพื่อปกปิดไม่ให้มองเห็นโฟมที่รองพื้นพาน และนำดอกไม้สีสด เช่น ดอกบานไม่รู้โรย หรือดอกดาวเรือง มา
ประดับบนพานเพิ่มความสวยงามหรือทำมาลัยสวมบนยอด หรือทำเป็นอุบะร้อยรอบพานแต่ละชั้น ก็จะเพ่ิม
สีสัน และความสวยงามให้แก่พานบายศรีมากข้ึน 
 

 
 

พานบายศรีแบบสมบูรณ์ 
 
 
 
 
 
 



[๑๖๗] 

ขันหมากเบ็ง 
ขันหมากเบ็ง หรือขันหมากเบญจ์ หมายถึง พานพุ่มดอกไม้ที่ใช้เป็นพานพุ่มบูชาในพิธีกรรม และบูชา

พระรัตนตรัยในวันอุโบสถ หรือวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา รวมทั้งการนำไปบูชาวิญญาณบรรพบุรุษที่
ล่วงลับไปแล้ว โดยนำไปวางไว้ตามเสารั้ววัด หรือหลักเส (ธาตุทำด้วยไม้แก่น แกะสลักสวยงามเจาะให้เป็นช่อง
สี่เหลี่ยมขนาดสี่นิ้วฟุต สำหรับบรรจุอัฐิ) ซึ่งนิยมในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา (วีระพงศ์ มีสถาน, ๒๕๖๑) 

ขันหมากเบ็ง ทำจากใบตอง เป็นรูปกรวยคว่ำหลาย ๆ อัน ตรึงให้เป็นชุดเดียวกันด้วยไม้กลัด ที่ส่วนปลาย
ประดับด้วยดอกไม้เล็ก ๆ หรืออาจแซมด้วยดอกไม้หลากสีในซอกหลืบของกรวยก็ได้ คำเรียกว่า ขันหมากเบ็ง  
นี้น่าจะมีพัฒนาการมาจากเดิมที่มีการนำสิ่งของไปมอบหรือสักการะสิ่งศักดิ์ สิทธิ์ หรือบูชาครู โดยบรรจุลงใน
ขัน ซึ่งหากจะมองในแง่ความหมายของคำโบราณว่า “ขัน” น่าจะมีพัฒนาการจากการที่ผู้คนรู้วิธีพับใบไม้ทำ
เป็นกรวยเพื่อเป็นภาชนะวักน้ำหรือเพ่ือบรรจุสิ่งของ ภายหลังเกิดพัฒนาการด้านโลหะ แล้วมีการทำภาชนะใช้
ตักหรือใช้บรรจุ กลายเป็นรูปทรง “ขัน” ดังที่เห็นกันอยู่ในปัจจุบัน จนคำเรียกขันที่ประดิษฐ์จากใบไม้หรือ
เครื่องจักสานได้เลือนหายไปจากภาษาของคนทั่วไป ยังเหลือแต่นำมาเรียกขันหมากเบ็ง ขันกะหย่อง เป็นต้น 

คำว่า หมาก เป็นเสียงเพิ่มเพื่อสื่อความว่าเป็นชิ้น หรืออัน ดังจะพบว่ามีการใช้ หมากจก (จอบ) 
หมากหัวใจ (หัวใจ) ส่วนคำว่า เบ็ง เป็นคำที่เลือนเสียงไปจากคำบาลีว่า เบญ หรือ เบญจ แปลว่า ห้า รวมความ
จึงหมายถึง ขันห้า นั่นเอง การใช้ขันหมากเบ็ง มีปรากฏในแถบลุ่มน้ำโขง ชี มูล รวมถึงลุ่มน้ำกก ปิง วัง ยม 
และน่าน ยิ่งเห็นชัดมากยิ่งขึ้นถ้าหากจะเปรียบเทียบกับคนลุ่มน้ำเจ้าพระยาหรือลุ่มน้ำตาปี เพราะพ้ืนที่สองลุ่ม
น้ำหลังนี้ จะไม่มีวัฒนธรรมของการทำขันหมากเบ็ง และไม่เรียกขันหมากเบ็ง 

การทำขันหมากเบ็ง  
การทำขันหมากเบ็ง เป็นการทำเพ่ือบูชาพระรัตนตรัยในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา รวมไปถึงการ

บูชาวิญญาณบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว และจากการสันนิษฐาน คำว่า “เบ็ง” น่าจะเป็นการกลายเสียงมาจากคำ
ว่า “เบญจ์” ที่แปลว่า ห้า และ ห้า ในที่นี้ หมายถึง ขันธ์ ๕ ของมนุษย์ตามคติทางพระพุทธศาสนา (ระแวง บุญ
สิงห์ และคณะ, ๒๕๖๔) 

การทำขันหมากเบ็ง ที่นิยมทำและใช้ในการประกอบพิธีกรรมทั้งทางพิธีพุทธและพิธีพราหมณ์จะมีอยู่ 
๒ ชนิด คือ 

แบบ ๕ ชั้น คือ ซ้อนทับกรวยใบตองและประดับดอกไม้ขึ้นไป ๕ ชั้น อันมีความหมายถึง ขันทั้ง ๕ 
หรือที่ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า เบญจขันธ์ ได้แก่ 

 รูป คือ ส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมทั้งหมด อันได้แก่ร่างกายและพฤติกรรม สสารและพลังงาน
ด้านวัตถ ุ

 เวทนา คือ ความรู้สึก สุข ทุกข์ ซึ่งเกิดจากผัสสะทางประสาททั้ง ๕ และใจ 
 สัญญา คือ ความกำหนดได้ หมายรู้ อันเป็นเหตุให้เกิดอารมณ ์
 สังขาร คือ คุณสมบัติต่าง ๆ ของจิต 



[๑๖๘] 

วิญญาณ คือ การรับรู้ได้เห็น ได้ยิน ได้ฟัง ได้สัมผัส ได้กลิ่น ได้รับรส ซึ่งทั้งหมดก็เป็นการรวบรวม
ขันธ์ทั้ง ๕ และสำรวมเพ่ือน้อมบูชาพระรัตนตรัย 

แบบ ๘ ชั้น คือ ซ้อนทับกรวยใบตองและประดับดอกไม้ขึ้นไป ๘ ชั้น อันมีความหมายที่แสดงถึง 
ธาตุทั้ง ๔ ที่รวมกันทั้ง ๘ ชั้น เป็นร่างกายทั้ง ๓๒ ประการ ซึ่งก็หมายถึง การนอบน้อมกายทั้งหมดเพ่ือ
สักการะบูชา 

วัสดุและอุปกรณ์ที่ใช้ในการทำขันหมากเบ็ง ประกอบไปด้วย 
๑. ใบตองตานี  
๒. ไม้กลัด  
๓. กรรไกร  
๔. ชาม  
๕. ดอกไม้สำหรับประดับตกแต่ง  

ขั้นตอนและวิธีการทำขันหมากเบ็ง 
เริ่มจากการเช็ดใบตองให้สะอาดและฉีกใบตองให้มีขนาด ดังนี้  

๑. ใบตองขนาด ๒ นิ้ว จำนวน ๒๐ แผ่น ใช้สำหรับกรวย ๕ ชั้น  
๒. ใบตองขนาด ๕๑/๒ นิ้ว จำนวน ๒ แผ่น สำหรับทำกรวยข้าว  
๓. ใบตองขนาด ๘ นิ้ว จำนวน ๑ แผ่น ใช้สำหรับ พันกลีบปิดเกล็ดกรวย 

วิธีการพับ  
๑. การม้วนกรวย นำใบตอง ๒ แผ่นที่ฉีกไว้มาประกบกันให้ทางปลายอ่อนทั้ง ๒ แผ่นสลับกัน แล้ว

ม้วนให้เป็นกรวยปลายอ่อนอยู่ข้างนอก ตัดปากกรวยให้เรียบใช้ไม้กลัด ความสูงจากยอดประมาณ ๕ ๑/๒ นิ้ว 
เส้นผ่านศูนย์กลาง ๒ ๓/๔ นิ้ว – ๓ นิ้ว 

๒. การพับกลีบ มือซ้ายถือข้างอ่อน จับริมใบตองตอนกลาง มือขวาพับเฉแบ่งเป็นสี่ส่วนแล้วปิดริม
ซ้ายตลบลงมาทับรอยพับตรงกลาง พับทั้งหมด ๒๐ แผ่น 

๓. การพับกลีบประกอบตัวแม่ มีทั้งหมด ๔ แถว โดยมือซ้ายจับตัวแม่ มือขวาจับกลีบที่พับไว้ทาบ
กับตัวแม่ใช้ไม้กลัดทับซ้อนกลีบเป็นชั้น ๆ จำนวน ๔ แถว ๆ ละ ๕ ชั้นหรือ ๘ ชั้น 

๔. การพับผ้านุ่ง หรือ การมอบ พับผ้านุ่งโดยพับครึ่งใบตองพันรอบฐานปิดโคนกลีบสุดท้ายกว้าง ๔ 
นิ้ว ใช้ไม้กลัดหรือลวดเย็บและตัดแต่งฐานให้เรียบร้อย ประดับตกแต่งด้วยดอกไม้ เช่น ดอกรัก ดอกพุด (นิยม
ใช้ดอกไม้สีขาว) หรือดอกดาวเรือง 

 

 
ขันหมากเบ็ง หรือขันหมากเบ็ญจ์ 



[๑๖๙] 

ขันกระหย่อง 
 ขันกระหย่อง กะย่อง หรือ ขันกะย่อง เป็นภาชนะจักสานด้วยไม้ไผ่ ลักษณะคล้ายพานแต่มีเชิงสูง 
เป็นงานช่างฝีมือพื้นบ้าน มีหลายขนาดตามลักษณะการใช้งาน ใช้ประโยชน์ในการวางดอกไม้ธูปเทียน เครื่อง
บูชา หรือขันธ์ ๕ บูชาพระพุทธรูป เป็นหนึ่งในเครื่องสักการบูชาอีสานโบราณ โดยสามารถพบเห็นได้ในวัด
ทั่วไปในภาคอีสาน เครื่องสักการบูชาอีสานโบราณประกอบด้วยขันกระหย่อง ต้นข้าวตอก ต้นดอกไม้ ขันหมากเบ็ง 
ต้นดอกผึ ้ง ต้นเทียน เป็นการบูชาในวันพระ และจะมีขบวนแห่ในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา เช่น  
วันมาฆบูชา วันวิสาหบูชา วันอาสาฬหบูชา 
 ลักษณะเด่นเชิงรูปธรรม ขันกระหย่องมีทั้งเส้นตรงและเส้นโค้ง มีรูปทรงสัดส่วนคล้ายพาน 
ลวดลายเกิดจากการจักสาน คือ ตรงกลางคอด มีความโปร่งและเบา 
 ลักษณะเด่นเชิงนามธรรม การสักการบูชาในพุทธศาสนาและความคิดในเรื่องธรรมชาตินิยม 
ความสมถะ ความเรียบง่าย 
 

 
 

ตัวอย่างขันกระหย่อง 
 

เรื่องราวของศิลปะและวัฒนธรรมแขนงงานช่างพื้นเมืองบริสุทธิ์นั้น กล่าวได้ว่า มีอยู่มากมายหลาย
ชนิด สำหรับแดนดินถิ่นอีสานนี้ เมื่อเราได้เข้าไปกราบนมัสการองค์พระประธานภายในหอแจก หรือแม้แต่ในสิม 
(โบสถ์) อาณาบริเวณส่วนด้านหน้าองค์พระประธาน ในอดีตจะประกอบไปด้วย ฮาวไต้เทียน (ราวเทียน) พระไม้ 
พระซุ้มโขง หรือแผงพระ นอกเหนือจากนี้ไม่พบว่ามีงานหัตถกรรมอื่นใด นอกจากงานเครื่องจักสานชนิดหนึ่ ง 
ที่เรียกเป็นภาษาถิ่นอีสานว่า “กะย่อง” หรือ “ขันกะย่อง” ซึ่งมีความหมายถึงภาชนะที่สานด้วยไม้ไผ่ชนิดหนึ่ง 
สำหรับใส่เครื ่องสักการบูชา มีพระพุทธรูปและค้ำคุณ มีคุด เขา นอ งา เป็นต้น เรียก “ขันกะย่อง”  
โดยมีลักษณะทางศิลปกรรมและประโยชน์ใช้สอยคล้ายกับ “ขันแก้วทั้งสาม” ซึ่งเป็นเครื่องประดับในศาสนสถาน 
(ใช้สำหรับวางเครื่องสักการะดอกไม้ธูปเทียน) ของทางภาคเหนือ นิยมทำด้วยวัสดุหลักจากไม้จริง โดยมีส่วนใบขัน 
ส่วนเอว และส่วนขาเป็นแปลนรูปทรงสามเหลี่ยมหรือวงกลม จำหลักลวดลายไม้เป็นรูปพญานาคขดในส่วนเอว 
ซึ่งจัดอยู่ในกลุ่มหัตถกรรมเครื่องเขิน (เป็นอิทธิพลศิลปะจากพม่าในยุคที่เข้ามาปกครองล้านนา) 
 



[๑๗๐] 

 
 

ตัวอย่างขันกระหย่องแบบโบราณ 
 

“ขันกระหย่องของอีสาน” ยังมีเอกลักษณ์และความหมายแตกต่างในมิติอื่น ๆ เช่น ขนาดที่เล็กกว่า 
โดยมีเส้นผ่านศูนย์กลางประมาณ ๓๐ - ๔๕ เซนติเมตร และสูงตั้งแต่ ๓๕ - ๖๕ เซนติเมตร รูปทรงเส้นรอบ
นอกมีลักษณะแบบโบกคว่ำโบกหงายแบบบัวปากพาน (ดูภาพประกอบ) วัสดุเป็นไม้ไผ่จักสานหลากหลาย
รูปแบบ (แตกต่างกับทางเหนือที่เป็นไม้จริง) มีลักษณะลายสานซึ่งเป็นแม่ลายสำคัญ เช่น ลายขัด ลายเฉลว 
ลายหัวสุ่ม ลายก้นหอย คุณค่าทางศิลปะของ “ขันกระหย่อง” ยังบ่งบอกถึงตัวตนคนอีสาน ที่สื่อสารผ่านงานช่าง
ในแขนงต่าง ๆ ที่แสดงออกถึงวิถีชีวิตของสังคมเกษตรที่เน้นถึงความเรียบง่าย อีกทั้งสัจจะทางวัสดุ หรือเรียก
อีกภาษาชาวบ้านว่า “สวยแบบซื่อ ๆ”  
 

ทุง ตุง หรือธง 
ทุง ตุง หรือธง เป็นสัญลักษณ์ความเชื่อของคนไทยและคนในดินแดนอุษาคเนย์ ซึ่งมีพื้นฐานมาจาก

วัฒนธรรมของผี พราหมณ์และพุทธที่หลอมรวมกัน หรือภาษามาตรฐานของไทยเรียกว่า “ธง” ภาคอีสาน 
เรียกว่า “ธุง” ภาคเหนือ เรียกว่า “ตุง” ชาวไทยใหญ่ เรียกว่า “ตำข่อน” ประเทศพม่า เรียกว่า “ตะขุ่น” 
ประเทศลาว เรียกว่า “ทง” หรือ “ทุง” ใช้เป็นเครื่องประกอบพิธีกรรมสำคัญมาอย่างยาวนาน เชื่อกันว่า
สามารถใช้ป้องกันสิ่งไม่ดีที่มองไม่เห็นหรือภูตผีวิญญาณที่จะมารบกวนงานบุญ หากเห็นทุงแล้วจะถอยออกไป 
พร้อมกันนั้นยังเป็นการบอกกล่าวบวงสรวงเทพยดาในพ้ืนที่ว่ามีการทำบุญและมีพิธีการสำคัญให้มาช่วยปกป้อง
คุ้มครอง 

ในงานบุญประเพณีแต่ละเดือนของชาวอีสานมักจะประดิษฐ์  “ตุง” หรือ  “ธง” หลากหลายรูปแบบ
และหลากหลายสีสันบนผืนผ้าหรือใช้วัสดุสิ่งอื่นเพื่อสื่อความหมายระหว่างมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ ตาม
ความเชื่อที่มีมาแต่โบราณ 

 



[๑๗๑] 

“ทุง” มีความเป็นมาจากเรื่องเล่าเมื่อครั้งในอดีตว่า มีพวกเหล่ามารปีศาจขึ้นไปก่อกวนเทวดาบน
สวรรค์ จนทำให้เหล่าเทวดาตกใจกลัวเป็นอย่างมาก ทำให้เจ้าแห่งสวรรค์สร้าง “ทุง”  ขึ้นมา เพื่อให้เหล่า
เทวดาได้มองเห็น “ทุง” แล้วเกิดความกล้าหาญไม่หวาดกลัวเหล่ามารปีศาจอีกต่อไป “ทุง” จึงเป็นเหมือน
ตัวแทนในการขับไล่มารร้ายไปจากสวรรค์นั้นเอง ทำให้ในกาลต่อมามนุษย์จึงได้ประดิษฐ์ “ ทุง” เพื่อเป็น
สื่อกลางในการติดต่อระหว่างมนุษย์กับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ การติดต่อสื่อสารระหว่างมนุษย์กับผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว อีกทั้ง
เพ่ือเป็นพุทธบูชา และเป็นปัจจัยการส่งกุศลให้แก่ตนเองในชาติหน้าจะได้เกิดบนสรวงสวรรค์ต่อไป 

“ทุง” จึงนับได้ว่าเป็นเครื่องสักการะ เพื่อใช้พิธีกรรมทางพุทธศาสนา ในบุญเฉลิมฉลอง หรือขบวน
แห่ต่าง ๆ การประดับประดาในงานพิธีต่าง ๆ เพื่อความสวยงามตระการตา โดยมีความแตกต่างกันตามความ
เชื่อในการประกอบพิธีกรรมของท้องถิ่น ซึ่งโดยทั่วไปทุงจะมีลักษณะคล้ายกับธงมีความยาวประมาณ ๑ – ๓ 
เมตร อาจทอด้วยผ้าฝ้ายเป็นลายขิด ลวดลายสัตว์ คน ต้นไม้ หรือพระพุทธรูป เพ่ือถวายพระสงฆ์เป็นพุทธบูชา 

 

 
 

ทุง หรือ ตุง ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม 
 

ทุงจะมีลักษณะห้อยยาวจากบนลงล่าง เมื่อเข้าไปในวิหาร ก็จะเห็นทุงหลากหลาย  ทุงเหล่านี้ทำมา
จากวัสดุต่าง ๆ เช่น ผ้า กระดาษ ธนบัตร เป็นต้น โดยมีขนาด รูปทรง ตลอดจนการตกแต่งต่างกันออกไปตาม
ระดับความเชื่อ  ความศรัทธา และฐานะ ทางเศรษฐกิจของผู้ถวายคติความเชื่อเก่ียวกับการถวายทุง 

การที่ชาวบ้านนำทุงมาถวายเป็นพุทธบูชา ทั้งที่เป็นการทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้แก่ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว
หรือเป็นการถวายเพื่อส่งกุศลผลบุญให้แก่ตนเองในชาติหน้า ก็ด้วยคติความเชื่อที่ว่าเมื่อตายไปแล้วจะพ้นจาก
การตกนรกโดยอาศัยเกาะชายทุงขึ ้นสวรรค์ จะได้พบพระศรีอริยเมตไตรย หรือจะได้ถึงซึ ่งพระนิพพาน  
จากความเชื่อนี้จึงมีการถวายทุงที่วัดอย่างน้อยครั้งหนึ่งในชีวิตของตน 



[๑๗๒] 

ทุงผ้าโดยทั่วไปจะมีขนาดกว้างตั้งแต่ ๑๐ - ๑๕ เซนติเมตร. มีความยาวตั้งแต่ ๑ - ๖ เมตร โครงสร้าง
ของทุงประกอบด้วยส่วนหัว ตัว และหาง โดยมีไม้ไผ่สอดคั่นเป็นระยะ ๆ และนิยมตกแต่งด้วยวัสดุต่าง เช่น 
เศษผ้า กระดาษ ไหมพรม เมล็ดฝีกเพกา ทำเป็นพู่ห้อยประดับตลอดทั้งผืน เรียกส่วนตกแต่งนี้ว่า ใบไฮ  
(ใบไทร) ใบสะหลี (ใบโพธิ์) สวย (กรวย) ส่วนหัวทุงมักทำเป็นรูปโครงสร้างปราสาท โดยใช้ไม้แผ่นใหญ่ หรือใช้
ไม้ขนาดเล็กกว้างประมาณ ๔ - ๕ เซนติเมตร เรียงติดต่อกันหลายชิ้น แล้วต่อกันเป็นโครง ส่วนหางทุงก็มัก
ตกแต่งชายด้วยการถักเป็นตาข่าย หรือเย็บเป็นรูปหมอน หรือใช้ไม้ไผ่ห้อยชายทุงเป็นการถ่วงน้ำหนัก 

ส่วนทุงของอีสานนิยมทอเป็นผืนยาว ๆ มีรูปสัตว์ หรือรูปภาพต่าง ๆ ตามความเชื่อบนผืนทุง เช่น 
จระเข้ เสือ ตะขาบ นางเงือก เทวดา และอื่น ๆ นอกจากนั้นยังมีการดัดแปลงวัสดุธรรมชาติอื่นมาเป็นทุงดว้ย 
เช่น ลูกปัดจากเมล็ดพืช ไม้แกะรูปทรงต่าง ๆ เป็นต้น ทุงมีชื่อเรียกต่าง ๆ มากมายตามการใช้งาน และรูปร่าง
รูปทรง เช่น  

ทุงราว ทำจากผ้าหรือกระดาษอาจเป็นรูปสามเหลี่ยม สี่เหลี่ยม หรืออื่น ๆ นำมาร้อยเรียงเป็นราว
แขวนโยง 

 

 
 

ทุงราว 
  



[๑๗๓] 

ทุงไชย เป็นเครื่องหมายของชัยชนะ หรือสิริมงคล ทอจากเส้นด้ายหรือเส้นไหมสลับสี บางครั้งใช้ไม้ไผ่
คั่น นิยมใช้ลายประจำยาม ลายปราสาท ลายเครือเถา ลายสัตว์ ลายดอกไม้ 

 

 
 

ทุงไชย 
 

ทุงสิบสองราศี นิยมทำด้วยกระดาษ ลักษณะของทุงสิบสองราศี มีรูปนักษัตร หรือสัตว์สิบสองราศี
ในผืนเดียวกัน เชื่อว่าในครอบครัวหนึ่งอาจมีสมาชิกหลายคน แต่ละคนอาจมีการเกิดในปีต่างกัน หากมีการ
นำไปถวายเท่ากับว่าทุกคนในครอบครัวได้รับอานิสงส์จากการทานทุงเท่า ๆ กัน ถือว่าเป็นการสุ่มทาน ใช้เป็น
ทุงบูชาเจดีย์ทรายในวันสงกรานต์ 

 

 
 

ทุงสิบสองราศี 
 



[๑๗๔] 

ทุงเจดีย์ทราย ใช้ปักประดับที่เจดีย์ทราย ทำจากกระดาษสีต่าง ๆ ให้หลากสี ตัดฉลุลายด้วยรูปทรง
สวยงาม เมื่อได้ทุงนำมาร้อยกับเส้นด้าย ผูกติดกับกิ่งไม้หรือกิ่งไผ่ ปักไว้ที่เจดีย์ทรายในวัด ทุงตะขาบ ทุงจระเข้ 
เป็นผ้าผืนที่มีรูปจระเข้ หรือตะขาบไว้ตรงกลาง เป็นสัญลักษณ์ในงานทอดกฐิน ใช้แห่นำขบวนไปทอดยังวัด  
บนความเชื่อเกี่ยวกับเจ้าแห่งสัตว์ในท้องถิ่นที่จะมาช่วยปกป้องคุ้มครองในงานบุญกุศล บางแห่งอาจมีรูปเสือที่
เป็นเจ้าแห่งป่าร่วมด้วย 

 

 
 

ทุงเจดีย์ทราย 
 

ทุงไส้หมู หรือพวงมะโหตร เป็นงานศิลปะประดิษฐ์ที่เกิดจากการตัดกระดาษสีหรือกระดาษแก้วสี
ต่าง ๆ เมื่อใช้กรรไกรตัดสลับกันเป็นลายฟันปลาจนถึงปลายสุดแล้วคลี่ออกและจับหงายจะเกิดเป็นพวง
กระดาษสวยงาม นำไปผูกติดกับคันไม้ไผ่หรือแขวนในงานพิธีต่าง ๆ เช่น ตกแต่งปราสาทศพ ปักเจดีย์ทราย 
ประดับครัวทาน และอ่ืน ๆ 

 

 
 

ทุงไส้หม ูหรือพวงมโหตร 
 



[๑๗๕] 

ทุงใยแมงมุม เป็นทุงที่ทำจากเส้นด้ายเส้นฝ้าย หรือเส้นไหม ผูกโยงกันคล้ายใยแมงมุม นิยมใช้แขวน
ตกแต่งไว้หน้าพระประธาน หรือโดยรอบในงานพิธีกรรม ใช้ในการปกป้องคุ้มครองคล้ายกับทุงไชย  

 

 
 

ทุงใยแมงมุม 
 

ปัจจุบัน ทุง หรือ ตุง ในมุมมองของคนรุ่นใหม่อาจเห็นภาพไม่ชัดเจน ขาดความรู้ความเข้าใจที่
ถูกต้อง แต่ ทุง หรือ ตุง ก็ยังอยู่ในวิถีวัฒนธรรมความเชื่อของผู้คนไทหล่มและในแถบลุ่มน้ำโขง และถือได้ว่า 
ทุง หรือ ตุง เป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตามความเชื่อถือของแต่ละท้องถิ่น ที่ได้รับการ
ถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษ จนกลายเป็นมรดกทางวัฒนธรรมอันล้ำค่าที่ควรแก่การบันทึก ศึกษา ไว้ให้ลูกหลาน
เรียนรู้สืบไป 
 



[๑๗๖] 

มะขามและยาสูบ พืชเศรษฐกิจจงัหวัดเพชรบูรณ์ 
 

 ว่าด้วยเรื่อง “มะขาม” เป็นพืชที่สำคัญทางเศรษฐกิจอีกหนึ่งชนิดของจังหวัดเพชรบูรณ์ ทุกคนรู้จักกัน

อยู่แล้วว่ามีรสชาติทั้งเปรี้ยว และหวาน สามารถปลูกได้ทั่วทุกภาค เป็นที่ต้องการของตลาดทั้งภายในและ

ภายนอกจังหวัด มะขามหวานเป็นพืชตามฤดูกาลให้ผลผลิตเพียง ๑ ครั้งต่อปี และพร้อมกันทุกสวนผลผลิตจึง

ล้นตลาด จำเป็นต้องแปรรูปเพื่อยืดอายุ และเพ่ิมมูลค่าให้กับมะขามหวาน นั่นเอง 

 
 

 คุณนงนุช เล่าว่า ร้านมะขามขิม - ขวัญ ก่อตั้งเมื่อปี พ.ศ ๒๕๔๒ โดยคุณนงนุช และคุณอนุชา  ศรีจริยา 

ตั้งอยู่ที่ เลขที่ ๒๐ หมู่ ๑๑ ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ๖๗๑๒๐ ต่อมาได้จดทะเบียน

พาณิชย์ และใช้ชื่อว่า “มะขามขิม - ขวัญ” (ใช้ชื่อขิม - ขวัญ มาจากชื่อของบุตรสาว ๒ คน) ในปี พ.ศ. ๒๕๔๘ 

ซึ่งปัจจุบันได้เปลี่ยนสถานะมาเป็นโรงงานปี พ.ศ. ๒๕๕๘ เพ่ือดำเนินกิจการแปรรูปผลไม้เกษตร (มะขาม)  

เพ่ือเป็นสินค้าของฝากทำรายได้ให้เกษตรโดยเฉพาะชาวสวนมะขาม และคนในชุมชนได้มีรายได้ มีงานทำไม่

ก่อให้เกิดปัญหาคนว่างงานในชุมชน โดยมีหน่วยงานจากรัฐบาลอาทิเช่น กรมพัฒนาชุมชน กรมส่งเสริม

อุตสาหกรรม ได้เข้ามาสนับสนุนและส่งเสริมให้ความรู้กับองค์กร ช่วยพัฒนาและยกระดับมาตรฐานเพ่ือก้าวสู่

มาตรฐานสากล อาทิเช่น อย., มผช. และ OTOP ๔ ดาว โดยสินค้าที่ได้รับรางวัล ได้แก่ มะขามจี๊ดจ๊าด  

มะขามคลุกน้ำตาล มะขามหยี กล้วยสอดไส้มะขาม และมะขามอบไร้เกลือ  



[๑๗๗] 

  

  กล้วยสอดไส้มะขาม    เผือกสอดไส้มะขาม 

 

  มะขามทอฟฟี่     มะขามกวนและคลุก 

 มะขามโดยทั่วไปมักจะเข้าใจว่า เป็นพืชที่มีประโยชน์เฉพาะฝักและเนื้อใช้รับประทาน และลำต้นใช้ทำ

เขียงเท่านั้น แต่ที่จริงแล้วสามารถใช้ทุกส่วนของต้นมะขามได้ สำหรับประโยชน์ของมะขาม และสรรพคุณ

มะขามนั้นมีมากมาย จัดว่าเป็นผลไม้เพ่ือสุขภาพที่มีคุณค่าทางโภชนาการสูงและยังมีสรรพคุณใช้เป็นยารักษา

โรคอีกด้วย โดยส่วนที่นำมาใช้เป็นยาจะเป็นเนื้อฝักแก่ (มะขามเปียก) นำมาผสมเกลือให้หญิงหลังคลอดดื่มล้าง

เลือดตกค้างภายใน (ใบ) ต้มกับหอมแดงโกรกหัวเด็กเมื่อเด็กเป็นไข้หวัด คัดจมูก เปลือกของลำต้น (ท้ังสดและ

แห้ง) ช่วยสมานแผลและเนื้อในเมล็ด สามารถช่วยรักษาได้หลายโรค เช่น เป็นยาขับเสมหะ ยาขับเลือด  

ขับลม แก้อาการท้องเดิน บรรเทาอาการท้องผูก ใช้เป็นยาถ่ายพยาธิ เป็นต้น 

 รวมถึงยอดมะขามอ่อนให้ทั้งเส้นใยอาหาร อุดมไปด้วยวิตามินและแร่ธาตุที่มีประโยชน์ต่อร่างกาย 

อย่างวิตามินซี วิตามินบี ๒ วิตามินเอ ธาตุแคลเซียม ธาตุฟอสฟอรัส ธาตุเหล็ก โปรตีน คาร์โบไฮเดรต เป็นต้น  



[๑๗๘] 

 นอกจากนี้ยังมี “ร้านครัวบ้านเถ้าแก่” บริหารจัดการให้ส่วนหนึ่งของกิจการเป็นที่พักโฮมสเตย์รับรอง

แขกที่มาเยือนยกกลุ่มหรือคู่ก็ได้ จัดไว้หลายรูปแบบ พักผ่อนสัมผัสกับบรรยากาศท่ามกลางธรรมชาติ อาหาร

อร่อยพ้ืนบ้าน กาแฟสดพร้อมเสริฟ และมีห้องประชุมจัดเลี้ยงสัมมนา เพลิดเพลินกับห้องคาราโอเกะ ถือว่า

มาแล้วคุม้มาก ๆ ไดท้ั้งความรู้และสนุกสนานกันยกทีม 

 

 

 

 

 

 

 



[๑๗๙] 

 
 

 ยาสูบ ของจังหวัดเพชรบูรณ์ จัดว่าเป็นสินค้าทางเศรษฐกิจที่สำคัญของจังหวัด และทำให้จังหวัดมี
ชื่อเสียงอย่างยาวนานในเรื่องของรสชาติของยาสูบ ดังที่เห็นได้จากในสมัยรัชกาลที่ ๕ สมเด็จกรมพระยาดำรง
ราชานุภาพ ทรงนิพนธ์เล่าเรื่องเมืองเพชรบูรณ์ไว้ในหนังสือนิทานโบราณตอนหนึ่งว่า “สิ่งซึ่งเป็นสินค้าสำคัญ
ของเมืองเพชรบูรณ์ ก็คือ  ยาสูบ เพราะรสดีกว่ายาสูบที่ อ่ืนทั้ งหมด ทั้ งเมืองไทย”  และในสมัย 
จอมพล ป. พิบูลสงคราม  นายกรัฐมนตรีสมัยนั้นได้กำหนดให้แต่ละจังหวัดได้มีตราประจำจังหวัด จังหวัด
เพชรบูรณ์จึงได้ทำตราประจำจังหวัดขึ้นมา และหนึ่งในหลาย ๆ สิ่งที่ทางจังหวัดได้นำมาทำเป็นสัญลักษณ์
ประกอบตราประจำจังหวัด ก็คือ “ยาสูบ”  เพราะจังหวัดเพชรบูรณ์มียาสูบพ้ืนเมืองพันธุ์ดีเป็นสินค้าสำคัญ  
มีชื่อเสียงมาแต่โบราณกาล และสิ่งสำคัญเหนือกว่าสิ่งอ่ืนใดของยาสูบก็คือ วิถีชีวิต การดำรงชีวิตของชาวไร่
ยาสูบ ที่มีวิถีชีวิตแบบพ่ึงพาซึ่งกันและกัน กล่าวคือ การปลูกยาสูบของชาวเพชรบูรณ์ ชาวไร่ยาสูบจะร่วมมือ
ร่วมใจช่วยกันปลูกจนสำเร็จ หรือที่เราเรียกว่า “การลงแขกปลูกยา” และเมื่อมีการลงแขก หรือช่วยกันปลูก
ยาสูบยามใด ชาวไร่ยาสูบจะมีเรื่องเล่า การถามไถ่พูดคุยกันตลอดเวลา มีเสียงหัวเราะ เฮฮาสนุกสนานบน
แปลงยาสูบ จึงทำให้บรรยากาศในการปลูกยาเต็มไปด้วยความสุข ความเป็นมิตร และเพ่ือนบ้านอันดีที่เอาใจ
ใส่กันทุกเวลาบนวิถีชีวิตของการทำไร่ยาสูบ 



[๑๘๐] 

 
 

 เสน่ห์ของยาสูบเพชรบูรณ์ มีให้สัมผัสตลอดฤดูหนาว สองฟากฝั่งถนนสายสระบุรี - หล่มสักของ
จังหวัดเต็มไปด้วยไร่ยาสูบ ชาวบ้านปลูกยาสูบหลังจากที่เก็บเกี่ยวข้าวเสร็จช่วงปลายปี แต่บางตำบลจะมีการ
ปลูกยาสูบสองช่วง ชาวบ้านเรียกว่า ยาฝน และยาแล้ง คือ ยาฝนจะปลูกในช่วงฤดูฝน ส่วนยาแล้งจะปลูก
ในช่วงเดือนพฤศจิกายนเป็นต้นไป และมีขั้นตอนการปลูก การเก็บใบยา การขายยาสูบจึงเต็มไปด้วยสีสันและ 
มนต์เสน่ห์เฉพาะถิ่นที่น่าสนใจ 
 

 
 

 ยาสูบจึงกลายเป็นพืชเศรษฐกิจ วิถีชีวิตความเป็นอยู่ของชาวไร่ยาสูบ ที่ต้องพ่ึงพิงและแสวงหากับ
อาชีพที่ตนปรารถนา ซึ่งไม่สามารถมองข้ามได้ เพราะนี่คือ ชีวิต ลมหายใจ ความเป็นอยู่ และอนาคตของ
ชาวไร่ยาสูบในจังหวัดเพชรบูรณ์ นั่นเอง 
 



[๑๘๑] 

บรรณานุกรม 

 
เอกสารอ้างอิง 

กนกพร ฉิมพลี. (๒๕๕๕). รูปแบบการจัดการความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นด้านหัตถกรรมเครื่องจักสาน
กรณีศึกษาวิสาหกิจชุมชน จังหวัดนครราชสีมา. วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต สถาบัน
บัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 

กองพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ  กรมศิลปากร. (๒๕๓๒).  เมืองอุบลราชธานี.  
กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊พ. 

กุลิสรา  ปองเพียร. (๒๕๕๙). ประเพณีประดิษฐ์บุญบ้ังไฟบ้านนาทราย ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า 
 จังหวัดเพชรบูรณ์, วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต  สาขาการจัดการทรัพยากร 

วัฒนธรรม  มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
กุลิสรา  ปองเพียร.  (๒๕๖๐).  วิถีผ้าทอ: ซิ่นหม่ีคั่นไทหล่ม,  (เอกสารอัดสำเนา) 
จักษุมาลย์  วงษ์ท้าว และคณะ. (๒๕๕๕). รายงานการลงพ้ืนที่เก็บข้อมูลภาคสนาม เรื่องพิธีกินดอง  

บ้านวัดทุ่งธงไชย อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์, (เอกสารอัดสำเนา) 
จักษุมาลย์  วงษ์ท้าว. (๒๕๖๓). กินดองเจ้าพิธีกรรมและความเชื่อ. เพชรบูรณ์: ร้านเก้าสิบ. 
จันทร์พิมพ์  มีเปี่ยม. (๒๕๖๐). การแสดงเพชรบูรณ์. คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์   

มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์.    
จินตนา  สนามชัยกุล. “หลวงพ่อใหญ่วัดตาลพุทธศิลป์ร่วมล้านช้าง: ตำนาน ศรัทธา ความเชื่อของ 
  ชาวหล่มเก่า”. ใน ศิลปวัฒนธรรมเพชบุระ. ๑ (๒), ๒๕๕๔: ๓๔ - ๔๒. 
จินตนา  สนามชัยสกุล. (๒๕๕๑). โครงการวิจัยเรื่อง การสืบค้นตำนานหลวงพ่อใหญ่วัดตาล  

และศาลเจ้าพ่อในชุมชนอำเภอหล่มเก่า เพื่อการสืบสานฟื้นฟูวัฒนธรรมพื้นบ้าน 
และส่งเสริมการท่องเที่ยว (รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์). เพชรบูรณ์: มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์. 

ธีระวัฒน์  แสนคำ. (๒๕๕๖). เมืองเพชรบูรณ์และเมืองหล่มสักกับศึกเจ้าอนุวงศ์.  
เพชรบูรณ์: ไทยมีเดียเพชรบูรณ์.       

ปรีชา พิณทอง. (๒๕๓๔). ประเพณีโบราณไทยอีสาน. (พิมพ์ครั้งที่ ๗). อุบลราชธานี : โรงพิมพ์ศิริธรรม. 
ปานวาด มากนวล. (๒๕๕๗). คาถาและพิธีกรรมในการรักษาโรคของหมอพื้นบ้าน: บทวิเคราะห์ 

และมุมมองในเชิงคติชนวิทยา. ปริญญามหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระสมุห์ไพรศาล ภทฺรมุนี. (๒๕๔๕). “เว้าพื้นเมืองหล่ม.” รายงานการค้นคว้าอิสระปริญญามหาบัณฑิต  
 สาขารัฐประสาสนศาสตร์ คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

ภาษิต  จิตรภาษา. (๒๕๓๙). “สวดคฤหัสถ์.” ศิลปวัฒนธรรม. ๑๗ (๓). 

มณีรัตน์ จันทนะผะลิน. (๒๕๒๕). งานใบตอง. กรุงเทพฯ: อมรินทร์ พริ้นติ้ง กรุ๊พ จำกัด 



[๑๘๒] 

มานะ  บุญเกิด และวิลัย  ชินโพธิ์. (๒๕๕๐). การศึกษาพิธีกรรมฟ้อนปัว: กรณีศึกษาหมู่บ้านนาทราย 
และหมู่บ้านวังบาล ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์.  
รายงานการวิจัยทางด้านนาฏศิลป์และการละคร โปรแกรมวิชานาฏศิลป์  
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์ 

ลันนา เจริญสิทธิชัย. (๒๕๕๔). ประเพณีไทยอีสาน. (พิมพ์ครั้งที่ ๑). นนทบุรี : สำนักพิมพ์โป๊ยเซียน. 
วสิทธิ์  สถิตวรพงศ์. (๒๕๖๑). “สวดคฤหัสถ์” คืออะไร ? แล้วทำอย่างไรไม่ให้เป็น “วัฒนธรรมลอยลม”. 

กรุงเทพฯ: มติชนสุดสัปดาห์. 
วิทยา วุฒิไธสง. (๒๕๖๑). ตุง. สืบค้นจาก https://cac.kku.ac.th/?p=5048 
วิโรฒ  ศรีสุโร. (๒๕๓๙). ธาตุอีสาน. กรุงเทพฯ: เมฆาเพรส. 
ศรีศกัร  วัลลิโภดม. (๒๕๔๖). แอ่งอารยธรรมอีสาน. พิมพ์ครั้งที่ ๔. กรุงเทพฯ: มติชน. 
ศิลปากร, กรม. พระพุทธรูปสำคัญ. กรุงเทพฯ: สำนักวรรณกรรมและประวัติศาสตร์, ๒๕๔๕. 

สงวน รอดบุญ. (๒๕๔๕). พุทธศิลปลาว. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพฯ: สายธาร.  
สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ. (๒๕๔๓). นิทานโบราณคดี.  

พิมพ์ครั้งที่ ๑๕. กรุงเทพฯ: บรรณาคาร.  
สยามรัฐ. (๒๕๖๔.). “สวดคฤหัสถ์” จำอวดสวดศพ  การแสดงพื้นบ้านที่เลือนหายไปจากสังคมไทย 

กรุงเทพฯ: ศูนย์สังคีตศิลป์. 
สันติ เล็กสุขุม. ศิลปะสุโขทัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เมืองโบราณ, ๒๕๔๙. 

สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดเพชรบูรณ์, กลุ่มอำเภอที่ ๓ (หล่มเก่า – เขาค้อ) อำเภอหล่มเก่า  
จังหวัดเพชรบูรณ์. (๒๕๔๗). ข้อมูลสารสนเทศวัฒนธรรม ตำบลหินฮาว  
อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์. เพชรบูรณ์: สภาวัฒนธรรมอำเภอหล่มเก่า.    

สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดเพชรบูรณ์, กลุ่มอำเภอที่ ๓ (หล่มเก่า – เขาค้อ) เอกสารหมายเลข ๑๒/๒๕๔๗.   
(๒๕๔๗).  ชุมชนตำบลตาดกลอย อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์ ปี ๒๕๕๗. เพชรบูรณ์:  
สภาวัฒนธรรมอำเภอหล่มเก่า.   

สิทธา พินิจภูวดล. (๒๕๔๔). ไทยศึกษา (Thai Studies). พิมพ์ครั้งที่ ๑๑. 

กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
หน่วยอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมศิลปกรรมจังหวัดเพชรบูรณ์, สำนักศิลปวัฒนธรรม  

สถาบันราชภัฏเพชรบูรณ์. (๒๕๔๖). สมบัติเมืองเพชรบูรณ์ เล่ม ๓.   
(พิมพ์ครั้งที ่๑). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ ส.พิจิตร. 

อดิศร เพียงเกษ. (๒๕๔๔) หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเรื่องบาป - บุญ ที่ปรากฏในผญาอีสาน. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อุดม  เชยกีวงศ์. (๒๕๔๕). ประเพณีพิธีกรรมท้องถิ่นไทย. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 
 

https://cac.kku.ac.th/?p=5048


[๑๘๓] 

บุคคลอ้างอิง 

ขันทอง  ศรีมูล. (๒๕๖๔). อายุ ๘๐ ปี ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์. 

สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 

คำพลอย  ปัญญาสาน์. (๒๕๖๑). บ้านเลขท่ี ๒๖ หมู่ที ่๙ ตำบลบุ้งคล้า อำเภอหล่มสัก   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๐ เมษายน. 

คำพูน ท่อนแก้ว. (๒๕๖๑). อายุ ๖๙ ปี บ้านเลขท่ี ๖๑ หมู่ที่ ๓ ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๑๖ กรกฎาคม. 

จรัส  ทองแก่น. (๒๕๖๑). อายุ ๗๐ ปี บ้านเลขท่ี ๔๖/๑ หมู่ที ่๘ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๐ เมษายน. 

จำเนียร  บุญสิงห์. (๒๕๖๔). อายุ ๗๙ ปี บ้านเลขท่ี ๒ หมู่ที่ ๓ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
  จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 
เฒ่า  ทองเติม. (๒๕๖๑). อายุ ๘๐ ปี บ้านเลขท่ี ๓๒ หมู่ที ่๘ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  

จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๐ เมษายน. 
ต้าน  ชนะแพง. (๒๕๖๔). อายุ ๗๓ ปี ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์. 

สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 

นารี  บุญเหลือ. (๒๕๖๑). อายุ ๗๑ ปี บ้านเลขท่ี ๔๓ หมู่ที ่๘ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๐ เมษายน. 

นิตยา  อินฑูรย.์ (๒๕๖๑). อายุ ๔๙ ปี บ้านเลขท่ี ๑๙/๑ หมู่ที ่๘ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๐ เมษายน. 

บรรจง  เพชระบูรนิน. (๒๕๖๔). อายุ ๖๕ ปี บ้านเลขท่ี ๗๖ หมู่ที่ ๗ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า     
  จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 
บุษบา  โถเมือง. (๒๕๖๑). อายุ ๗๘ ปี บ้านเลขท่ี ๑๒๘ หมู่ที่ ๕ ตำบลนาแซง อำเภอหล่มเก่า   

จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๑๕ มกราคม. 
ผิว  กันเกียว. (๒๕๖๔). อายุ ๗๘ ปี ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์. 

สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 

พระอธิการเขียด ฌาณสัมวโร. (๒๕๖๔) อายุ ๔๖ ปี บ้านเลขท่ี ๖๘ หมู่ ๑๒ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 

พา  หมวกชา. (๒๕๖๐). อายุ ๗๖ ปี บ้านเลขท่ี ๒๙ หมู่ที่ ๘ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๔ ตุลาคม. 

ไพเราะ  วงษ์ประยูร. (๒๕๖๔). อายุ ๗๖ ปี บ้านเลขท่ี ๑๐ หมู่ที่ ๔ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒ กุมภาพันธ์. 

 



[๑๘๔] 

มลเฑียร  กันกิม. (๒๕๖๐). อายุ ๖๓ ปี บ้านเลขท่ี ๒๘ หมู่ที่ ๑๐ ตำบลหินฮาว อำเภอหล่มเก่า  
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๑๗ ธันวาคม. 

ยงลักษณ์  ตันยศ. (๒๕๖๔). อายุ ๗๐  ปี บ้านเลขท่ี ๒๐๓ หมู่ที่ ๑๓ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
  จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 
ระแวง  บุญสิงห์. (๒๕๖๔). อายุ ๗๓ ปี บ้านเลขท่ี ๒ หมู่ที่ ๓ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  

จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒ กุมภาพันธ์. 
ละม่อม  แก้วเหลี่ยม.  (๒๕๖๔). อายุ  ๕๙ ปี บ้านเลขท่ี ๓๒ บ้านหินฮาว หมู่ที่ ๗ ตำบลหินฮาว  

อำเภอหล่มเก่า  จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๑๒ มกราคม. 
ศรี  วันแจ้ง. (๒๕๖๔). อายุ ๗๕ ปี บ้านเลขท่ี ๑๑๓ บ้านนาทราย หมู่ที ่๓ ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า  

 จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๑๕ มกราคม. 

ศิริ  บุญคง. (๒๕๖๔). อายุ ๖๗ ปี บ้านเลขท่ี ๑๕ หมู่ที่ ๓ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒ กุมภาพันธ์. 

สมควร  ธรรมสรณกุล. (๒๕๖๑). อายุ ๖๐ ปี บ้านเลขท่ี ๙๘ หมู่ที ่๘ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๐ เมษายน. 

สมชาย  ก้อนเทียน. (๒๕๖๑). ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์. 
สัมภาษณ์, ๒๐ เมษายน. 

สมทรง  ด่านรัตนกุล. (๒๕๖๔). อายุ ๗๓ ปี บ้านเลขท่ี ๙๕ หมู่ที่ ๔ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   
  จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 
สมาน  บุญคล้าย. (๒๕๖๔). อายุ ๗๔ ปี บ้านเลขท่ี ๑๕ หมู่ที่ ๓ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  

จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒ กุมภาพันธ์. 
สวัสดิ์  บุญเสริม. (๒๕๖๔). อายุ ๗๒ ปี บ้านเลขท่ี ๔๕ หมู่ที่ ๔ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า  

จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒ กุมภาพันธ์.  
สั่ง  หมวกชา. (๒๕๖๐). อายุ ๗๖ ปี บ้านเลขท่ี ๒๙ หมู่ที่ ๘ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า   

จังหวัดเพชรบูรณ์ สัมภาษณ์, ๑๖ ธันวาคม. 
สิน บุญจีน. (๒๕๖๔). อายุ ๘๓ ปี บ้านเลขท่ี ๖๖ หมู่ที่ ๙ ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์.  

สัมภาษณ์, ๕ กุมภาพันธ์. 
สุมาลี  ชัยโฉม. (๒๕๖๔). อายุ ๗๓ ปี บ้านเลขท่ี ๑๒๖ บ้านนาทราย หมู่ที ่๓ ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า 

 จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๑๒ มกราคม. 

สุวิมล ศรีมังกร. (๒๕๖๐). อายุ ๖๐ ปี บ้านเลขท่ี ๔๕ หมู่ที่ ๓ บ้านวัดตาล ตำบลหล่มเก่า อำเภอหล่มเก่า    
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๒๔ ตุลาคม. 

อนุชา วันชัย. (๒๕๖๑). อายุ ๑๘ ปี บ้านเลขท่ี ๖๑ หมู่ที่ ๓ ตำบลวังบาล อำเภอหล่มเก่า   
จังหวัดเพชรบูรณ์. สัมภาษณ์, ๑๖ กรกฎาคม. 



โดย หนวยอนุรักษสิ่งแวดลอมธรรมชาติและศิลปกรรมทองถิ่นจังหวัดเพชรบูรณ


	000ปกหน้า.pdf
	00คำนำ.pdf
	01สารบัญ.pdf
	02บทนำ.pdf
	03ประวัติศาสตร์ชุมชน-หล่มเก่า .pdf
	04โบราณสถาน.pdf
	05สถาปัตยกรรมพื้นถิ่นตลาดห้องแถวขายของ อำเภอหล่มเก่า .pdf
	06ประเพณี ฮีตสิบสอง หล่มเก่า .pdf
	07พิธีกรรม.pdf
	08ความเชื่อ-ความศรัทธา .pdf
	09นิทาน ตำนาน เรื่องเล่า.pdf
	10ภาษาไทหล่ม.pdf
	11สวดคฤหัส.pdf
	12บุคคลสำคัญ ชุมชนหล่มเก่า.pdf
	13หมอพื้นบ้าน สมุนไพร .pdf
	14คาถาผูกแขน.pdf
	15อาหารพื้นถิ่นของหล่มเก่า.pdf
	16ผ้าทอ และการแต่งกาย.pdf
	17งานหัตถกรรม.pdf
	18พืชเศรษฐกิจมะขาม+ยาสูบ หล่มเก่า .pdf
	19บรรณานุกรม.pdf
	20ปกหลัง.pdf

